
 

Page | 336  
  
Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

 

Uirtus (Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities) 
  Available online at https://uirtus.net/  
E-mail: soumissions@uirtus.net / revueuirtus@gmail.com 
Vol. 5, No. 3, December 2025, Pages: 336-353 

DOI: https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n17  
ISSN: 2710 - 4699  

 

People’s Capabilities and Climate Justice in Africa 

 

Capabilités des peuples et justice climatique en Afrique 

 

Souglouman Bampini 
 
Article history: 

 
Abstract 

 
Submitted: Nov. 27, 2025 
Revised: Dec. 10, 2025 
Accepted: Dec. 16, 2025 
 

 

 

Keywords: 

Climate justice, capabilities,  

agency, resilience,  
self-determination 

 This work analyses the paradox of climate injustice in Africa, where the continent least responsible for 
climate change is the most vulnerable to its impacts. We contend that traditional approaches to 
distributive justice, which are based on simple compensation and resource allocation, are insufficient. 
By treating Africa as a passive recipient, these approaches risk perpetuating neo-colonial patterns of 
dependence. Our analysis proposes moving beyond this framework through a capabilities approach, 
inspired by the works of Sen and Nussbaum. This perspective shifts the focus from the distribution 
of goods to the strengthening of the real freedoms of individuals and communities. It champions the 
agency of African peoples, recognising their capacity to act and to be the architects of their own 
destiny. The reinforcement of fundamental capabilities (such as access to education, health, and 
political participation, etc.,) constitutes the foundation for a proactive and transformative resilience. 
This vision does not simply aim to help Africa’ get back on its feet’ after a disaster, but to build more 
just and equitable societies by drawing upon endogenous resources and local knowledge. By 
concentrating on agency, we therefore demonstrate that climate justice and social justice are 
inseparable and that the fight against environmental impacts is an opportunity for endogenous 
development. In short, climate justice in Africa cannot be conceived of as a handout, but as the 
outcome of a process of emancipation and the recognition of the self-determination of African 
peoples. 

 
Résumé 
Notre travail analyse le paradoxe de l’injustice climatique en Afrique, où le continent le moins 
responsable du changement climatique est le plus vulnérable à ses impacts. Il soutient que les 
approches traditionnelles de la justice distributive, basées sur la simple compensation et la répartition 
des ressources, sont insuffisantes. En traitant l’Afrique comme un bénéficiaire passif, ces approches 
risquent de perpétuer les schémas de dépendance néocoloniaux. Notre analyse propose de dépasser ce 
cadre par une approche des capabilités, inspirée des travaux de Sen et Nussbaum. Cette perspective 
déplace l’attention de la distribution des biens vers le renforcement des libertés réelles des individus et 
des communautés. Elle valorise l’agentivité des peuples africains, reconnaissant leur capacité à agir et 
à être les acteurs de leur propre destinée. Le renforcement des capabilités fondamentales (comme 
l’accès à l’éducation, à la santé et à la participation politique, etc.,) constitue le socle d’une résilience 
proactive et transformative. Cette vision ne vise pas simplement à aider l’Afrique à « se relever » après 
une catastrophe, mais à construire des sociétés plus justes et équitables en s’appuyant sur les ressources 
endogènes et les savoirs locaux. En se concentrant sur l’agentivité, nous montrons donc que la justice 
climatique et la justice sociale sont indissociables et que la lutte contre les impacts environnementaux 
est une opportunité pour le développement endogène. Bref, la justice climatique en Afrique ne peut 
être pensée comme un don, mais comme le résultat d’un processus d’émancipation et de la 
reconnaissance de l’autodétermination des peuples africains. 

 

 
 
 
 
 
 
Mots clés : 

Justice climatique, capabilités, 
agentivité, résilience, 
autodétermination 

 

 Uirtus © 2025 
                                     This is an open access article under CC BY 4.0 license 

Corresponding author: 
Souglouman Bampini,  

Université de Kindia 
E-mail: bampini.souglouman@univ-kindia.com  
  

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
mailto:revueuirtus@gmail.com
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n17
mailto:bampini.souglouman@univ-kindia.com
https://uirtus.net/vol-5-no-3-december-2025/


  

 

 

 

| Page 337   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Introduction 

Le continent africain est, de manière paradoxale, l’une des régions du monde 

les moins responsables du changement climatique, mais l’une des plus 

vulnérables à ses impacts dévastateurs. Car, sécheresses prolongées, 

inondations récurrentes, désertification galopante, et intensification des 

phénomènes météorologiques extrêmes menacent la subsistance, la santé et la 

sécurité de millions de personnes. Il s’agit d’une injustice climatique (Bosteels 

16) et cette injustice climatique qui semble flagrante soulève des questions 

éthiques et politiques profondes concernant la répartition des responsabilités 

et des charges, ainsi que les voies à suivre pour une adaptation et une 

mitigation équitable. Dans la perspective Shue Henry (21) il établit que les 

droits de subsistance sont « absolument essentiels à la jouissance de tous les 

autres droits » ou que l’absence de moyens de subsistance peut être « tout aussi 

fatale, incapacitante ou douloureuse que les violations de la sécurité physique 

». Les travaux d’autres chercheurs, bien que se concentrant sur différentes 

facettes de la justice climatique, confirment indirectement cette importance. 

C’est l’exemple de Stephen Gardiner expose le risque de « défaillance 

morale » (moral corruption) et de « transfert de charge » (buck-passing) par 

lequel les nations riches reportent le coût du changement climatique sur les 

plus pauvres et les générations futures. Ces coûts incluent inévitablement 

l’impact sur leurs moyens de subsistance et de travail. A. Dobson développe, 

de même, le concept de « citoyenneté écologique » qui met l’accent sur les 

devoirs (plutôt que sur les seuls droits) envers ceux qui « occupent une 

quantité insoutenable d’espace écologique » (Dobson 36) et ceux qui en 

occupent trop peu, ce qui a des implications directes sur la manière dont les 

économies (et donc le travail) doivent être réorientées pour réduire notre 

empreinte. Toutefois, il souligner que la notion de justice climatique (Goffi, 

2011) en Afrique ne peut se limiter à une simple compensation des dommages. 

Elle doit impérativement s’inscrire dans une perspective qui mette l’accent sur 

le renforcement des capabilités des peuples africains à faire face à ces défis, à 

s’adapter et à prospérer, malgré un contexte de plus en plus hostile. Ignorer 

en effet cette dimension reviendrait à perpétuer des schémas d’inégalités 

structurelles hérités de l’histoire coloniale et postcoloniale, où l’Afrique est 

souvent perçue comme un continent passif, réceptacle des problèmes 

mondiaux plutôt qu’acteur de sa propre destinée.  

Ainsi la question traitée est : Comment une approche des capabilités 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 338   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

peut-elle fonder une conception forte de la justice climatique en Afrique, qui 

transcende les cadres distributifs traditionnels pour promouvoir 

l’autodétermination, en vue du développement endogène des peuples face aux 

défis environnementaux ? Nous faisons l’hypothèse qu’une approche de la 

justice climatique en Afrique, centrée sur l’expansion des capabilités 

fondamentales des individus et des communautés, est plus pertinente et 

efficace que les approches purement distributives. Cette approche permet, en 

effet, de prendre en compte la diversité des contextes africains, les 

vulnérabilités spécifiques, mais aussi les ressources endogènes et les formes 

de résilience locales. En reconnaissant et en valorisant les capabilités des 

peuples africains, c’est-à-dire leurs libertés réelles de réaliser les fonctions 

qu’ils ont des raisons de valoriser, elle offre un cadre normatif plus juste pour 

l’allocation des ressources, la gouvernance environnementale et la promotion 

d’un développement durable et équitable.  

L’objectif de cette réflexion est d’élaborer un cadre philosophique de 

la justice climatique pour l’Afrique qui intègre la notion de capabilités des 

peuples. Il s’agit d’abord de démontrer comment cette approche permet de 

dépasser les limites des théories de justice traditionnelles face aux défis 

climatiques africains. Ensuite, l’idée est d’en proposer une vision plus 

holistique et émancipatrice qui valorise l’agentivité et la résilience des 

communautés africaines. Ainsi dit, notre approche méthodologique est 

principalement de nature normative et critique. Nous nous appuyons sur une 

analyse approfondie des théories de la justice distributive et des capabilités, en 

les confrontant aux réalités et aux spécificités du continent africain. Nous 

adoptons une perspective interdisciplinaire, intégrant des éléments de 

philosophie politique, d’éthique environnementale et de postcolonialisme. Il 

s’agit de ne pas seulement décrire le problème, mais de proposer des pistes 

pour une action juste et transformative. Notre travail se structure en ce sens 

en trois parties. Premièrement, il traite l’injustice climatique en Afrique et 

limites des approches traditionnelles de la justice distributive. Deuxièmement, 

il aborde l’approche des capabilités et justice climatique en Afrique. Enfin, 

troisièmement, il propose une manière de repenser l’agentivité et la résilience 

dans la justice climatique en Afrique. 

 

 

1. Injustice climatique en Afrique et critique de l’approche 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 339   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

traditionnelle de la justice distributive 

L’Afrique est bien connue comme étant le berceau de l’humanité. Mais 

paradoxalement, elle est aujourd’hui l’épicentre d’une injustice climatique 

flagrante et systémique. En effet, quoiqu’elle ne soit historiquement 

responsable que d’une fraction infime des émissions mondiales de gaz à effet 

de serre (environ 3 à 4 %), elle subit de plein fouet les conséquences les plus 

dévastatrices du réchauffement global. En effet, les sécheresses prolongées, 

les inondations catastrophiques, la désertification galopante, et 

l’intensification des cyclones et des tempêtes de sable ne sont plus des 

événements isolés, mais des réalités quotidiennes qui menacent la sécurité 

alimentaire, l’accès à l’eau potable, la santé publique et la stabilité des sociétés 

africaines. Cette asymétrie entre responsabilité et vulnérabilité n’est pas un 

accident de l’histoire, mais le résultat d’un système économique et politique 

mondial profondément déséquilibré. Les pays industrialisés, qui ont bâti leur 

prospérité sur la combustion massive des énergies fossiles, sont les principaux 

émetteurs historiques (Mbembe, 2016).  

La philosophie utilitariste, dans une perspective de J. Bentham (2006, 

2011) et J. S. Mill (1988, 1990) qui a longtemps sous-tendu les négociations 

internationales, a souvent privilégié la croissance économique globale au 

détriment de l’équité, reléguant au second plan les impacts disproportionnés 

sur les populations les plus vulnérables. La question qui se pose est alors d’une 

urgence morale absolue : comment justifier éthiquement qu’une minorité 

d’acteurs ait pu, pour son propre bénéfice, altérer l’habitabilité de la planète 

au détriment de la majorité, et plus particulièrement de ceux qui n’ont ni les 

moyens de s’adapter, ni la responsabilité historique de la crise ? Cette situation, 

il faut bien le dire, soulève des questions de justice intergénérationnelle et 

intragénérationnelle. D’une part, les générations actuelles et futures en Afrique 

héritent d’une dette climatique qu’elles n’ont pas contractée. D’autre part, au 

sein même du continent, les communautés les plus pauvres et marginalisées, 

souvent tributaires de l’agriculture de subsistance et de la pêche artisanale, 

sont les plus exposées aux chocs climatiques. Le déclin des rendements 

agricoles et la raréfaction des ressources en eau engendrent des migrations 

internes, des conflits pour l’accès aux terres et à l’eau, et une exacerbation des 

inégalités sociales. Le défi n’est donc pas seulement d’atténuer les impacts 

futurs, mais de réparer une injustice passée et de corriger une iniquité présente. 

Face à ce constat, les approches traditionnelles de la justice, et en particulier 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 340   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

celles basées sur une logique purement distributive, apparaissent à nos yeux 

comme fondamentalement limitées. En effet, la justice distributive, telle 

qu’elle a été conceptualisée dans la philosophie éthique et politique occidentale, 

en commençant par Aristote (2004) jusqu’à J. Rawls (1987, 1995) se concentre 

sur la question de la répartition équitable des biens, des ressources ou des 

charges. Dans le contexte climatique, cela se traduit par des mécanismes 

comme le Fonds vert pour le climat ou les promesses de transferts financiers 

et de technologies vertes du Nord vers le Sud. Bien que ces initiatives puissent 

sembler justes en apparence, elles échouent à saisir la complexité de l’enjeu et 

risquent, au contraire, de perpétuer les déséquilibres de pouvoir existants. 

En fait, la critique principale de cette approche, selon nous, est qu’elle 

réduit la justice climatique à une simple transaction financière ou matérielle. 

Elle pose la question suivante : « Que devons-nous donner à l’Afrique pour 

compenser les dommages ? » Elle ne s’interroge pas sur la question plus 

profonde : « Pourquoi l’Afrique est-elle dans cette situation de vulnérabilité et 

comment pouvons-nous lui permettre de se protéger et de s’épanouir ? » Or, 

cette vision instrumentale de la justice est dangereuse, car elle entretient une 

relation de donateur-bénéficiaire qui est intrinsèquement asymétrique. Elle 

renforce, en effet, l’idée que les pays du Nord ont le pouvoir de « résoudre » 

le problème de l’Afrique, en fournissant précisément des ressources, sans 

remettre en cause leur propre mode de développement extractiviste et 

polluant qui a engendré la crise.  

En outre, l’efficacité de cette approche distributive est hautement 

discutable (Caillé, 2009). Car, l’aide financière, même lorsqu’elle est 

conséquente, apparaît inefficace du fait qu’elle est souvent gérée de manière 

opaque ou qu’elle ne correspond pas en général aux besoins réels et aux 

priorités des communautés locales africaines. Elle engendre aussi, 

paradoxalement, des tensions internes et des phénomènes de corruption 

parmi la classe dirigeante. D’ailleurs c’est ce qu’écrit exactement A. Renaut 

(181),  

Les ressources ainsi transférées sont vite épuisées par leur 

consommation et la pauvreté resurgit aussitôt : c’est l’image du puits sans fond 

qui exprime le mieux cette situation. Elle désespère aussi bien les destinataires 

de l’aide procurée sous la forme de ressources, souvent amputées par des 

phénomènes de corruption ou d’accaparement, que les instances nationales et 

internationales qui la procurent. D’autre part, ce type de solution, précisément 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 341   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

parce qu’il ne résout rien durablement, risque d’instaurer, si l’on prend garde, 

une dépendance à l’infini des « pauvres du monde » à l’égard des pays nantis 

De plus, la distribution de technologies vertes, comme les panneaux solaires 

ou les éoliennes, se révèle tout aussi problématique, car elle n’est pas 

accompagnée d’un transfert de savoir-faire, d’un renforcement des capacités 

locales de maintenance et d’un contrôle par les communautés elles-mêmes. 

Ainsi, l’histoire du développement en Afrique est jonchée d’exemples de 

projets « clé en main » qui, faute d’appropriation par les populations, sont 

devenus des éléphants blancs (Godard, 2007).  

Au-delà de ses faiblesses pratiques, l’approche distributive de la justice 

est aussi limitée sur le plan conceptuel et politique.  Car, l’approche 

distributive de la justice ne s’attaque pas à la racine du problème, qui est celle 

des inégalités structurelles et des rapports de domination hérités de l’histoire. 

En effet, comme écrit A. Sen (249) « l’inégalité est un facteur important à 

l’origine des famines ou d’autres crises majeures », comme la crise écologique 

et du changement climatique. Or, l’Afrique est souvent perçue, dans cette 

grille de lecture, comme un continent passif, une entité homogène et 

désavantagée, dont la seule fonction est de recevoir l’aide du monde 

développé. Cette perspective, nous semble-t-il, est un écho des schémas de 

pensée coloniaux et postcoloniaux, où la « blancheur du Nord » est associée à 

la rationalité et à la capacité de résoudre les problèmes, tandis que le « Sud 

global », et surtout « noir » est associé à une vulnérabilité et une passivité qui 

appellent à une intervention extérieure. Or, en se concentrant sur la 

distribution des biens en Afrique, on ignore délibérément la question de 

l’agentivité et de l’autodétermination du peuple africain.  

L’agentivité, c’est la capacité des individus et des communautés à 

choisir et à agir en fonction de leurs propres valeurs et objectifs (Sen 237). En 

ce sens, une approche purement distributive ne laisse aucune place à cette 

agentivité. Elle suppose plutôt que les solutions sont déjà connues et qu’il 

suffit de les « transférer ». Or, l’adaptation climatique en Afrique ne peut pas 

être un simple copier-coller des modèles occidentaux. Elle nécessite, au 

contraire, une prise en compte des savoirs locaux, des pratiques agricoles 

ancestrales, des systèmes de gouvernance communautaire, et des innovations 

propres au continent. Ainsi, la justice climatique ne peut se limiter à une 

question de compensation ou de transferts financiers. Elle doit être comprise 

comme une question de reconnaissance et de respect : reconnaissance des 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 342   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

responsabilités historiques des pays industrialisés et respect de la dignité et de 

la capacité d’action des peuples africains. Il faut souligner que la critique de la 

justice distributive n’est pas un rejet de l’aide internationale ou de la 

coopération (Caillé, 2009). Il s’agit plutôt d’une invitation à repenser en 

profondeur la nature de cette coopération. En d’autres termes, elle vise à 

passer d’une logique de charité à une logique de justice, d’une logique de 

compensation à une logique de transformation. Car, le véritable enjeu n’est 

pas de distribuer des fonds, mais de créer surtout les conditions pour que les 

peuples africains puissent développer leurs propres capacités, exercer leur 

liberté et construire leur propre résilience, dans un monde qu’ils n’ont pas, du 

moins amplement, contribué à rendre hostile. 

Les approches traditionnelles de la justice distributive, bien 

qu’animées par de bonnes intentions, sont conceptuellement, éthiquement et 

politiquement insuffisantes. Car, elles échouent à prendre en compte 

l’agentivité des peuples africains, les spécificités contextuelles et les rapports 

de pouvoir qui sont à la racine du problème. Aussi urge-t-il de dépasser cette 

logique de compensation pour adopter une perspective plus holistique et 

transformative, qui met au cœur de l’action non pas ce que l’on donne aux 

gens, mais ce que l’on leur permet de faire, d’être, et de choisir. C’est le prix à 

payer pour une véritable justice climatique, qui ne soit pas une simple aide au 

développement, mais un chemin vers l’autodétermination et la résilience 

collective. Et pour nous, l’approche des capabilités en est une de ces solutions 

relativement adéquates. 

 

2. Approche des capabilités et justice climatique en Afrique 

L’échec de l’approche purement distributive à saisir la complexité de l’injustice 

climatique en Afrique nous invite à explorer de nouveaux horizons 

conceptuels. Ainsi, la théorie des capabilités, développée par le philosophe et 

économiste Amartya Sen et approfondie par la philosophe Martha Nussbaum, 

offre précisément un tel tournant. Elle propose de dépasser la simple question 

de la répartition des ressources pour se concentrer sur les libertés réelles des 

individus. Car, écrit A. Sen (73), « les ressources dont dispose une personne, 

ou les biens premiers qu’elle détient, sont parfois des indicateurs très 

imparfaits de la liberté dont elle jouit réellement de faire ceci ou d’être cela ». 

Ainsi, plutôt que de se demander « Quelles ressources les gens ont-ils 

besoin ? », l’approche des capabilités pose la question : « Que peuvent-ils 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 343   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

réellement faire et être avec les ressources qu’ils ont ou pourraient avoir ? ». 

En d’autres termes, pour M. Nussbaum (39), elle est la réponse « à la question : 

« Qu’est-ce que cette personne est capable de faire et d’être ? » C’est « ce que 

Sen appelle des « libertés substantielles » : un ensemble de possibilités (le plus 

souvent interdépendantes) de choisir et d’agir ». Cette distinction, en 

apparence subtile, est d’une importance capitale pour repenser la justice 

climatique sur le continent africain.  

La justice climatique, dans cette perspective de l’approche des 

capabilités, ne se mesure plus uniquement à l’aune des fonds ou des 

technologies alloués, mais à celle de la capacité effective des populations 

africaines à faire face aux défis environnementaux, à s’adapter et à prospérer. 

Il ne s’agit plus de « donner » des solutions toutes faites, mais de créer 

concrètement les conditions pour que les individus et les communautés 

puissent développer, ce que M. Nussbaum (5-57) appelle leurs propres 

« capabilités centrales ». Celles-ci représentent les opportunités concrètes et 

les possibilités de vie que les gens ont des raisons de valoriser. Elles incluent 

non seulement l’accès à l’eau, à la nourriture, ou à un abri, mais aussi la 

capabilité de vivre une vie longue et en bonne santé, d’accéder à l’éducation, 

de participer à la vie politique et sociale, et de disposer d’un environnement 

propre et sûr. Ainsi, l’un des apports majeurs de l’approche par les capabilités 

est qu’elle offre une vision plus nuancée et plus respectueuse de la vulnérabilité 

africaine.  

Traditionnellement, la vulnérabilité est souvent comprise comme un 

état de manque ou de faiblesse (Nussbaum 291 ; Kouvon 130). Elle est 

synonyme de privation de biens relationnels et de mépris, de déni ou du retrait 

de connaissance. S’agissant de privation de biens relationnels, on parle de 

« besoins » à combler : besoin de nourriture, besoin d’eau, besoin de fonds. 

Par contre, par rapport au mépris, au déni ou au retrait de connaissance, elle 

est, d’après K. Kouvon (18), « conçue comme atteinte physique désignant les 

blessures morales qui ôtent aux sujets humains la capacité de disposer de leur 

bien-être physique ». Ainsi, cette vision, bien que pertinente, a l’inconvénient 

de présenter les populations africaines comme des entités passives, des 

« victimes » en attente d’assistance. L’approche des capabilités change cette 

perspective, ne niant pas la vulnérabilité, tout en la réinterprétant à travers le 

prisme de la liberté d’action ou de liberté d’agir. En ce sens, la vulnérabilité 

est alors comprise comme le résultat d’un manque de capabilités, c’est-à-dire 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 344   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

l’absence de libertés réelles de choisir sa voie de vie et de se protéger des chocs 

externes. 

Par exemple, un agriculteur en Afrique subsaharienne dont les cultures 

sont détruites par une sécheresse prolongée n’est pas seulement « pauvre » en 

ressources. Il est aussi et surtout privé d’une capabilité fondamentale : la 

capabilité de subvenir à ses besoins et à ceux de sa famille par son travail. C’est 

l’exemple similaire de Kader Mian donné par A. Sen (46) pour illustrer cette 

idée. Ainsi, une justice climatique basée sur les capabilités ne se contenterait 

pas de lui fournir une aide alimentaire d’urgence qui n’est qu’une solution 

distributive de la justice. Elle chercherait à renforcer ses capabilités de base, 

en lui offrant par exemple l’accès à des semences résistantes à la sécheresse, à 

des systèmes d’irrigation durables, à une formation aux pratiques agricoles 

innovantes, et à un droit de propriété foncière sécurisé. L’objectif n’est pas de 

le maintenir dans une relation de dépendance, mais de lui permettre de 

retrouver son agentivité et de construire sa propre résilience. 

L’approche des capabilités est fondamentalement non paternaliste. 

Elle refuse l’idée que les solutions aux problèmes de l’Afrique doivent 

nécessairement venir de l’extérieur. Au contraire, elle insiste sur le fait que la 

justice climatique doit être construite de l’intérieur, en s’appuyant sur les 

ressources endogènes et les formes de résilience propres au continent. Ainsi, 

les savoirs traditionnels, les pratiques de gestion collective de l’eau, les réseaux 

de solidarité communautaire, ou les techniques agricoles ancestrales sont des 

capabilités en soi. Elles constituent en effet le patrimoine de connaissances et 

de compétences qui a permis aux peuples africains de survivre et de s’adapter 

pendant des millénaires. Alors, la justice climatique doit s’employer à 

reconnaître, valoriser et renforcer ces capabilités plutôt que de les ignorer au 

profit de modèles importés. Un projet de conservation des forêts, par exemple, 

ne devrait pas se contenter d’imposer des règles de gestion venues de 

l’extérieur. Car, une approche des capabilités consisterait à travailler avec les 

communautés locales pour valoriser leur connaissance des écosystèmes, pour 

renforcer leurs systèmes de gouvernance traditionnels et pour leur donner les 

moyens de protéger leurs forêts de manière durable. C’est en respectant ces 

formes d’agentivité locale que l’on peut construire une résilience qui ne soit 

pas une simple façade, mais une réalité profonde.  

De plus, l’un des principaux atouts de cette approche est qu’elle lie 

intrinsèquement la justice climatique à la justice sociale. Elle reconnaît en effet 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 345   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

que les capabilités ne sont pas distribuées de manière égale au sein d’une 

société. Par exemple, les femmes, les jeunes, les populations autochtones et 

les communautés rurales marginalisées sont souvent les plus vulnérables non 

pas par nature, mais parce qu’elles sont privées des capabilités de base telles 

que le droit de propriété, l’accès à l’éducation, la participation aux processus 

de décision. Dans cette perspective, une justice climatique basée sur les 

capabilités se doit donc d’être inclusive. Elle doit donner la priorité au 

renforcement des libertés réelles des groupes les plus marginalisés, en 

s’attaquant aux causes profondes de leurs vulnérabilités.  

Par exemple, l’accès à l’eau est une capabilité fondamentale. Mais le 

constat est que, dans de nombreuses régions d’Afrique, les femmes sont les 

principales responsables de l’approvisionnement en eau, et les longues 

distances qu’elles doivent parcourir les privent d’autres capabilités, comme 

l’éducation, la participation économique, etc. C’est pourquoi, une approche 

des capabilités ne se limiterait pas à la construction de nouveaux puits. Elle 

viserait surtout à renforcer les capabilités des femmes en leur garantissant un 

accès sécurisé à l’eau, en les impliquant dans la gestion des infrastructures 

hydrauliques et en leur offrant des opportunités d’éducation et de 

développement économique. En s’attaquant à ces injustices sociales, 

l’approche des capabilités construit simultanément une plus grande résilience 

climatique pour toute la communauté. 

L’approche des capabilités nous offre donc une vision de la justice 

climatique qui est à la fois plus exigeante et plus prometteuse. Elle ne se 

contente pas d’un simple rééquilibrage des comptes entre pays riches et pays 

pauvres. Elle nous invite à une véritable transformation structurelle des 

sociétés. Son but ultime n’est pas de compenser les dommages, mais d’élargir 

l’ensemble des capabilités des peuples africains, afin qu’ils puissent non 

seulement survivre, mais aussi s’épanouir dans un monde en mutation. C’est 

une vision de la justice qui est moins axée sur le « quoi », c’est-à-dire sur la 

distribution des ressources que sur le « comment », c’est-à-dire la construction 

des libertés réelles. 

En se concentrant sur les capabilités, on reconnaît dès lors que le 

problème climatique est indissociable des enjeux de développement, de 

démocratie, et de droits de l’homme. La lutte contre les impacts du 

changement climatique devient alors une opportunité pour construire des 

sociétés plus justes, plus résilientes et plus autonomes. L’approche des 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 346   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

capabilités nous pousse à dépasser le paternalisme de l’aide pour embrasser 

une véritable coopération horizontale, où les pays du Nord ne sont plus des 

donateurs, mais des partenaires qui aident à créer les conditions pour que les 

peuples africains puissent exercer leur propre souveraineté sur leur destinée 

(Nussbaum 222-23). C’est là le prix à payer pour une justice climatique qui ne 

soit pas un simple slogan, mais une réalité vécue. 

Toutefois, il convient de noter que, quoique puissante sur le plan 

théorique, l’opérationnalisation de l’approche des capabilités en Afrique n’est 

pas exempte de défis (Bampini 125). Le premier est d’ordre conceptuel et 

pratique. Car, comment mesurer effectivement les capabilités ? (195) 

Autrement dit, il est relativement facile de compter les puits construits ou les 

fonds distribués, mais comment évaluer la « liberté de vivre une vie longue et 

en bonne santé » ou la « capabilité de participer aux décisions politiques de 

pays, de sa communauté ou de sa localité ? » A. Sen (283-298) lui-même a 

toujours insisté sur la nature ouverte de sa liste de capabilités, arguant que leur 

définition devait être le fruit d’un débat démocratique et contextualisé. Même 

si M. Nussbaum (55-57) propose une liste de capabilités qu’elle nomme 

« capabilités centrales », celles-ci restent éminemment inexhaustives, mais 

impliquant un travail de terrain approfondi, basé sur l’écoute et l’implication 

des communautés locales. 

Le deuxième défi de l’approche des capabilités est d’ordre politique. 

L’approche des capabilités exige un changement radical des mentalités, tant 

au niveau des gouvernements africains que des institutions internationales et 

des donateurs. Elle suppose de délaisser la logique de projets « clés en main » 

pour adopter une approche de processus, où l’accent est mis sur le 

renforcement des institutions, la bonne gouvernance, la lutte contre la 

corruption et l’implication citoyenne. Cela peut se heurter, toutefois, à la 

résistance des élites qui préfèrent les projets visibles et facilement mesurables, 

ou qui craignent la montée de l’agentivité citoyenne. Dans cette perspective R. 

Dworkin émet effectivement des réserves sur cette approche des capabilités, 

surtout de Sen, en ces termes : 

Dans le monde de la politique réelle, en appeler seulement à la prise 

en compte d’une grande diversité de facteurs dont tout le monde 

admet la pertinence n’est pas d’un grand secours, à moins de proposer 

simultanément quelque plan d’ensemble pour suggérer la manière de 

pondérer ces différents facteurs dans toute décision pratique relative 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 347   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

à une question controversée. (519) 

Ainsi, la justice climatique, dans cette logique des capabilités, doit être 

intrinsèquement liée à la démocratisation et à la décentralisation du pouvoir.  

L’autre défi est celui de financement. L’approche des capabilités, en effet, n’est 

pas moins coûteuse que les approches traditionnelles. Elle nécessite des 

investissements massifs dans l’éducation, la santé, les infrastructures durables 

et la gouvernance. Elle exige une redistribution des richesses au niveau global, 

non pas comme une simple charité, mais comme une réparation éthique et 

une responsabilité collective. C’est pourquoi, la critique de l’approche 

distributive ne vise pas à réduire le financement, mais à le rendre plus juste, 

plus pertinent et plus efficace. L’approche des capabilités offre ainsi le cadre 

normatif pour une telle réorientation. Bref, elle constitue bien plus qu’une 

simple alternative théorique. Elle est un cadre d’action éthique et politique qui 

nous permet de dépasser les limites de la théorie traditionnelle de la justice 

distributive des biens premiers ou des ressources pour proposer une vision 

plus holistique et plus émancipatrice de la justice climatique en Afrique. En se 

concentrant sur les libertés réelles des peuples africains et en valorisant leur 

agentivité, elle ouvre la voie à une résilience qui n’est pas une simple résistance 

passive, mais un processus de développement endogène et de transformation 

sociale. Elle nous invite à passer de l’aide à la justice, de la compensation à 

l’émancipation, pour construire un avenir où les peuples africains ne sont pas 

des victimes du climat, mais les architectes de leur propre destin. 

 

3. Agentivité à la résilience et rôle des peuples africains dans la justice 

climatique 

La proposition d’une justice climatique fondée sur les capabilités des peuples 

africains n’est pas une simple réorientation des politiques de développement, 

mais un changement de paradigme philosophique et politique majeur. Elle 

opère une transformation radicale de la perception des populations africaines, 

les faisant passer du statut de « victimes » passives du changement climatique 

à celui d’acteurs centraux et d’agents de leur propre destinée. Cette transition 

est au cœur d’une vision plus respectueuse, plus efficace et plus durable de la 

résilience climatique. La justice ne réside plus dans ce qui est donné aux gens, 

mais dans leurs libertés à agir, à décider et à transformer leur environnement 

pour le mieux (Latour, 2017). 

L’agentivité, terme clé de l’approche des capabilités, et qui désigne la 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 348   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

capacité d’un individu ou d’un groupe à agir de manière autonome et à avoir 

une influence significative sur les événements qui façonnent sa vie et son 

environnement, n’est pas synonyme de simple action, mais de l’exercice d’un 

pouvoir réfléchi et intentionnel.  

Dans le contexte de la justice climatique en Afrique, le renforcement 

de l’agentivité est le véritable levier du changement. Il s’agit de donner aux 

peuples africains les moyens réels de participer à la prise de décisions, de 

choisir leurs propres stratégies d’adaptation et de mettre en œuvre des 

solutions qui correspondent à leurs valeurs, à leurs besoins et à leurs savoirs 

locaux. Un tel processus de renforcement de l’agentivité implique de rompre 

avec les logiques paternalistes qui ont longtemps caractérisé la coopération 

internationale. Il ne s’agit plus pour les pays du Nord de dicter des solutions 

techniques ou de financer des projets « clés en main » qui ignorent le contexte 

local. Il s’agit de créer les conditions d’un dialogue horizontal, où les 

communautés africaines sont perçues comme des détenteurs de savoirs, des 

innovateurs et des partenaires à part entière. Par exemple, au lieu d’imposer 

un modèle unique d’agriculture résiliente, l’agentivité se manifeste lorsque les 

agriculteurs sont en mesure de choisir les semences les mieux adaptées à leur 

sol, de sélectionner les techniques de conservation de l’eau qui ont fait leurs 

preuves dans leur région, et de s’organiser en coopératives pour négocier de 

meilleures conditions de marché.  

L’agentivité est donc la clé pour sortir de la dépendance. Comme le 

dit Pierre Bourdieu (132) l’agentivité peut être comprise comme une 

interaction entre les individus et les structures sociales qui « ne se limite pas à 

un déterminisme unidirectionnel. Car, les individus ne sont pas de simples 

produits passifs de la société, mais sont capables de négocier et de modifier 

les structures sociales au sein desquelles ils évoluent ». Ainsi, les communautés 

africaines ont des siècles, voire des millénaires, de connaissances et 

d’expériences en matière d’adaptation aux variations climatiques. Ces 

connaissances, souvent transmises oralement, sont de véritables capabilités 

endogènes qu’il faut valoriser. L’agentivité ne se limite pas non seulement à la 

sphère économique. Mais « c’est un processus dynamique, une négociation 

permanente avec les autres et notre propre passé », tant politique que sociale 

(Buther 96). Elle s’étend à la sphère politique, en garantissant que les voix 

africaines, de la base au sommet, soient entendues et respectées dans les 

forums internationaux sur le climat, mais aussi dans les instances de 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 349   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

gouvernance nationales et locales. De plus, la focalisation sur l’agentivité 

conduit naturellement à un changement de conception de la résilience. 

Traditionnellement, la résilience est souvent définie comme la capacité 

d’une personne ou d’un système à « revenir à la normale » après avoir subi un 

choc. C’est une résilience de type passif, axée sur la survie et le rétablissement. 

Dans le contexte du changement climatique, où les chocs (sécheresses, 

inondations) deviennent de plus en plus fréquents et intenses, une telle 

approche est tout simplement intenable. Elle maintient les communautés dans 

un cycle perpétuel de crise et de reconstruction, sans jamais s’attaquer aux 

causes profondes de leur vulnérabilité. Par contre, une approche des 

capabilités encourage une résilience proactive et transformative. Il ne s’agit 

plus de simplement « endurer » les chocs, mais de construire, en amont, une 

société plus juste, plus équitable et plus robuste qui est intrinsèquement moins 

vulnérable aux perturbations climatiques. Cette résilience est « proactive » du 

fait qu’elle est le fruit d’une action volontaire et planifiée. Elle est 

« transformative », car elle ne vise pas un simple retour à l’état antérieur, mais 

plutôt une amélioration effective des conditions de vie et une réduction des 

inégalités.  

Le développement endogène est le socle de cette résilience 

transformative. Il se fonde sur l’idée que le développement ne peut être 

importé, mais doit être le produit d’un processus interne, alimenté par les 

forces vives d’une société (Sen 11). Cela implique de valoriser les 

connaissances traditionnelles, de renforcer les systèmes de gouvernance 

locaux, de soutenir l’innovation africaine (qu’elle soit technologique ou sociale) 

et de construire des économies qui soient à la fois inclusives et durables. C’est 

en investissant dans l’éducation, la santé, les infrastructures et les institutions 

que l’on crée les capabilités nécessaires pour une résilience véritable. L’idée 

que les peuples africains sont des cocréateurs de leur avenir est le cœur de 

cette perspective. Cela va bien au-delà de la simple participation à des projets. 

C’est une reconnaissance de la capacité d’innovation et de la créativité 

intrinsèques du continent. L’Afrique est un foyer d’innovations qui, bien que 

souvent peu médiatisées, sont d’une importance capitale pour la résilience 

climatique (Goffi, 2011).  

Des systèmes d’alerte précoce gérés par des communautés rurales aux 

applications de téléphones mobiles permettant aux agriculteurs d’accéder aux 

informations météorologiques, en passant par les techniques d’agroforesterie 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 350   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

qui combinent protection de l’environnement et sécurité alimentaire, 

l’innovation africaine s’installe petit à petit partout. Ces innovations ne sont 

pas le fruit du hasard. Elles sont le résultat de l’agentivité des peuples, qui, face 

à des défis écrasants, trouvent des solutions ingénieuses adaptées à leurs 

réalités. La justice climatique, dans cette optique, doit consister à soutenir et à 

amplifier ces initiatives, plutôt que de les supplanter par des modèles étrangers. 

Il s’agit de financer la recherche locale, de protéger les droits de propriété 

intellectuelle des innovations africaines et de créer des cadres politiques qui 

encouragent la gouvernance locale et la décentralisation des pouvoirs. Les 

systèmes de gestion collective de l’eau, les pratiques de rotation des cultures 

ou les mécanismes de solidarité communautaire ne sont pas des vestiges du 

passé, mais des ressources de résilience que l’approche des capabilités se doit 

de valoriser. 

Bref, l’approche de la justice climatique par les capabilités est un appel 

à la responsabilité partagée. Elle ne décharge pas les pays du Nord de leur 

responsabilité historique, au contraire. Elle les exhorte à dépasser la simple 

logique de la charité pour adopter une logique de la justice. Cette 

responsabilité se traduit par l’investissement dans le renforcement des 

capabilités africaines, par le transfert de technologies de manière équitable, par 

la réforme des institutions financières internationales pour qu’elles servent 

mieux les besoins du continent, et par la réduction drastique de leurs propres 

émissions de gaz à effet de serre. Pour les peuples africains, cette approche est 

une invitation à l’autodétermination. Elle les incite à ne plus se contenter d’être 

des bénéficiaires passifs, mais à revendiquer leur rôle d’acteurs de premier plan 

dans la lutte pour la justice climatique. C’est un chemin vers l’émancipation, 

qui vise non pas à rétablir un passé idéalisé, mais à construire un avenir plus 

juste, plus équitable et plus résilient. C’est dans ce processus, où les capabilités 

des peuples africains sont reconnues, valorisées et renforcées, que la justice 

climatique cessera d’être un concept abstrait pour devenir une réalité vécue. 

Elle sera le fruit d’une transformation profonde, où la résilience n’est pas une 

simple réponse aux chocs, mais une expression de la liberté et de la dignité. 

 

Conclusion 

Au reste, il convient de retenir que le parcours argumentatif que nous avons 

mené, de la critique de la justice distributive à l’exploration de l’approche des 

capabilités, a révélé que la justice climatique en Afrique est bien plus qu’une 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 351   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

question de réparation ou de compensation. Elle est un enjeu de libertés 

fondamentales, d’autodétermination et de résilience endogène. Nous avons 

démontré, en effet, que les cadres traditionnels, en se concentrant sur la simple 

répartition des biens et des fonds, ont non seulement échoué à répondre à 

l’injustice structurelle dont l’Afrique est victime, mais ont aussi risqué de 

perpétuer des schémas de dépendance hérités de l’histoire coloniale et 

postcoloniale. Ils ont relégué les peuples africains à un statut de bénéficiaires 

passifs, niant leur agentivité et leurs capabilités à être les architectes de leur 

propre destinée. Ainsi, l’approche des capabilités, en déplaçant le curseur de 

l’avoir à l’être et au faire, offre une voie de sortie de ce dilemme. Elle nous 

invite précisément à repenser la justice climatique comme un processus 

d’émancipation et d’expansion des opportunités réelles. Car, c’est en 

renforçant les capabilités de base des individus et des communautés, telles que 

l’accès à l’éducation, à la santé, aux ressources naturelles, et surtout, au pouvoir 

de participer aux décisions qui affectent leur vie, que l’on peut construire une 

résilience qui ne soit pas une simple résistance aux chocs, mais une force de 

transformation sociale. Cette résilience est intrinsèquement proactive et 

transformative, car elle permet aux sociétés africaines de s’adapter aux 

changements climatiques tout en s’attaquant aux inégalités et aux 

vulnérabilités qui les rendent particulièrement vulnérables. 

Ainsi, la justice climatique pour l’Afrique ne sera pas réalisée par la 

seule vertu d’un « transfert » de fonds ou de technologies. Elle sera le fruit 

d’une coopération équitable où la reconnaissance des responsabilités 

historiques se conjugue avec le respect de l’agentivité et du savoir-faire locaux. 

Et une telle initiative exige une refonte des relations internationales, une 

décolonisation des imaginaires du développement, et une volonté politique de 

soutenir les innovations africaines et les systèmes de gouvernance endogènes. 

Les peuples africains ne demandent pas l’aumône, mais la possibilité d’exercer 

leur droit à une vie digne et épanouie, même dans un monde que d’autres ont 

rendu plus hostile. C’est à ce prix seulement que la justice climatique pourra 

cesser d’être un slogan pour devenir une réalité vécue, où la résilience n’est 

pas une simple nécessité, mais l’expression de la liberté et de la dignité. 

Toutefois, il faut reconnaître que la limite la plus pertinente de cette position 

réside dans les défis pratiques de sa mise en œuvre, particulièrement 

l’articulation entre la reconnaissance de l’agentivité africaine et la nécessité 

d’une répartition effective des ressources pour combler l’écart de vulnérabilité. 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 352   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Aussi l’on pose la question suivante : Dans un contexte de faible confiance 

internationale et d’urgence climatique, comment peut-on opérationnaliser une 

structure de financement climatique qui conjugue l’impératif de réparation des 

responsabilités historiques avec l’exigence de renforcer l’agentivité et 

l’autodétermination africaines, sans créer de nouvelles formes de 

conditionnalité vis-à-vis des bailleurs traditionnels ? 

 

Œuvres citées 

Aristote. Éthique à Nicomaque. Flammarion, 2004. 

Bampini, Souglouman. Justice sociale et critique de la théorie des capabilités de Sen. 

L’Harmattan, 2025.  

---. Justice et développement : analyse critique de l’approche des capabilités. Thèse de 

doctorat en philosophie éthique, Université de Lomé, 2019. 

Bosteels, Bruno. L’injustice climatique : un défi éthique pour le XXIᵉ siècle. Presses 

de l’Université de Montréal, 2013. 

Bourdieu, Pierre. La distinction : critique sociale du jugement. Minuit, 1979. 

Caillé, Alain. Critique de la raison distributive. La Découverte, 2009. 

Dobson, Andrew. Citizenship and the Environment. Oxford University Press, 

2003. 

Dworkin, Ronald. Justice pour les hérissons : la vérité des valeurs. Labor et Fides, 

2015. 

---. Prendre les droits au sérieux. Presses Universitaires de France, 1995. 

Gardiner, Stephen. A Perfect Moral Storm: The Ethical Tragedy of Climate Change. 

Oxford University Press, 2011. 

Godard, Olivier. Économie de l’environnement. La Découverte, 2007. 

Goffi, Jean-Yves. L’écologie et la philosophie : de la nature à la justice climatique. Vrin, 

2011. 

Kouvon, Komi. « Vulnérabilité et responsabilité ». Mosaïque : revue interafricaine 

de philosophie, littérature et sciences humaines, no 009, 2009, pp. 15–26. 

---. La responsabilité éthique dans la société postcommunicationnelle. L’Harmattan, 2019. 

Latour, Bruno. Où atterrir ? Comment s’orienter en politique. La Découverte, 2017. 

Mbembe, Achille. Politiques de l’inimitié. La Découverte, 2016. 

Nussbaum, Martha C. « La vulnérabilité de la vie humaine bonne : activité et 

désastre ». La fragilité du bien : fortune et éthique dans la tragédie et la 

philosophie grecque, traduit par Gérard Colonna d’Istria et Roland Frapet, 

Éditions de l’Éclat, 2016, pp. 391–422. 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 353   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

---. Capabilités et justice sociale : comment créer les conditions d’un monde plus juste. 

Climats, 2012. 

---. Frontières de la justice : réflexions sur la justice sociale, l’écologie et l’éthique du soin. 

Climats, 2011. 

Pogge, Thomas. World Poverty and Human Rights: Cosmopolitan Responsibilities and 

Reforms. Polity Press, 2008. 

Rawls, John. Justice et démocratie. Seuil, 1993. 

---. Théorie de la justice. Seuil, 1987. 

Sandel, Michael J. Justice. Nouveaux Horizons, 2016. 

Sen, Amartya. L’idée de justice. Flammarion, 2010. 

---. Repenser l’inégalité. Seuil, 2000. 

---. Un nouveau modèle économique : développement, justice, liberté. Odile Jacob, 2000. 

Shue, Henry. Basic Rights: Subsistence, Affluence, and U.S. Foreign Policy. Princeton 

University Press, 1996. 

---. « Global Environment and International Inequality ». International Affairs, 

vol. 75, 1999, pp. 531–545. 

---. « Responsibility of Future Generations and the Technological Transition 

». Perspectives on Climate Change: Science, Economics, Politics, Ethics, dirigé 

par Walter Sinnott-Armstrong et Richard Howarth, Elsevier, 2005, pp. 

265–284. 

Žižek, Slavoj. Le courage du désespoir. Seuil, 2018. 

 
 

How to cite this article/Comment citer cet article:  
MLA: Bampini, Souglouman. “Capabilités des peuples et justice climatique en 
Afrique.” Uirtus, vol. 5, no. 3, December 2025, pp. 336-353, 
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n17.  

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n17

