
 

Page | 311  
  
Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

 

Uirtus (Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities) 
  Available online at https://uirtus.net/  
E-mail: soumissions@uirtus.net / revueuirtus@gmail.com  
Vol. 5, No. 3, December 2025, Pages: 311-335 

DOI: https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n16 
ISSN: 2710 - 4699  

 

Reading as a Heritage: Nkrumah, Amin, Readers of Marx 
 

La lecture comme héritage : Nkrumah, Amin, lecteurs de Marx 

 

Fatima Doumbia 

Moussa Kamara 
 

Article history: 
 

Abstract 

 
 
Submitted: Nov. 11, 2025 
Revised: Nov. 30, 2025 
Accepted: Dec. 10, 2025 
 

 The question of inheritance in philosophy is often posed in terms of the continuity 
of thought, generally that of a master, and is understood as transmission. 
However, based on the numerous and radical differences between interpretations 
of Marx, this study aims to rethink the meaning of inheritance in relation to the 
reader involved in this interpretation. Where do we read from? Why and how do 
we read a work of philosophy? These questions lead us to reflect on the conditions 
of reception of a work and also to rethink the meaning of heritage and what we 
do with it when it is bequeathed to another era or continent, as in the case of Marx 
in relation with Nkrumah and Amin.  
 
 

Résumé  

La question de l’héritage en philosophie est souvent posée à partir de la continuité 
d’une pensée, en général celle du maître et se comprend comme transmission. 
Mais, en partant des nombreuses et radicales différences entre les lectures de Marx, 
cette étude vise à repenser le sens de l’héritage en l’articulant à la position du 
lecteur, toujours déjà impliqué dans son acte de lecture. D’où lit-on ? Pourquoi et 
comment lit-on une œuvre en philosophie ? Ces questions amènent à réfléchir aux 
conditions de réception d’une œuvre et aussi à repenser le sens de l’héritage et ce 
qu’on en fait. Cela amène à repenser l’héritage lorsque celui-ci est légué à une autre 
époque, un autre continent, comme par exemple celui de Marx à Nkrumah et 
Amin.  
 

Keywords: 
Reading, heritage,  
Marx, Nkrumah, Amin 
 
 
Mots clés : 
Lecture, héritage, Marx, 
Nkrumah, Amin  

 Uirtus © 2025 

                                     This is an open access article under CC BY 4.0 license 

Corresponding author: 
Fatima Doumbia, 

Université Félix Houphouët-Boigny 

E-mail : fatima.doumbia@aol.fr 

   
 

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
mailto:revueuirtus@gmail.com
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n16
mailto:fatima.doumbia@aol.fr
https://uirtus.net/vol-5-no-3-december-2025/


  

 

 

 

| Page 312   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Introduction 

Face aux déformations de leur pensée, Engels, dans une lettre à Joseph Bloch, 

datée du 21 septembre 1890, revenait sur ce que Marx et lui entendaient par 

conception matérialiste de l’histoire. Cette précision visait à se défaire de ces 

lectures inexactes, phrases dépourvues de sens, certes problématiques mais 

non décisives lorsqu’elles se cantonnent au plan théorique, mais qui s’avèrent 

toutefois plus graves lorsqu’elles quittent ce plan pour celui de la pratique 

comme supposée mise en application. Le choix de Nkrumah d’ouvrir son 

Consciencisme par cette lettre peut être vu comme un gage ou du moins une 

forte intention de ne pas trahir la pensée de Marx et Engels. Comme le montre 

B. Sine, « le marxisme comme science de l’action n’est pas plus étranger à 

l’Afrique que la biologie ou la cybernétique. […] Que nous sachions, l’Afrique 

capitaliste ou néocoloniale n’échappe pas aux lois générales du développement 

du mode de production capitaliste […] » (22). L’hypothèse de cette réflexion 

est que la lecture de Marx est pertinente pour faire face aux défis que rencontre 

l’Afrique aujourd’hui. Ainsi, si l’Afrique « n’échappe pas aux lois générales du 

développement capitaliste », tel que le pense Babacar Sine, comment 

comprendre le rapport de ces philosophies qui se posent comme héritières de 

Marx lorsqu’on sait les dangers amenés par la généralisation de sa pensée ? 

Quelles sont les lectures de Marx qui lui rendent raison ?  

Ces questions amènent à la problématique de ce travail qui consiste à 

se demander, à travers l’exemple spécifique de la lecture de Marx par 

Nkrumah et Amin, comment l’héritage philosophique peut-il se comprendre 

non dans un mouvement quasi figé de simple continuité, mais dans un 

mouvement dynamique comme éthos critique ? En portant sur l’expérience 

individuelle de la lecture, ce problème nous oriente dans le cadre théorique de 

la philosophie de la lecture et de la réception. Le problème ainsi que le cadre 

théorique de cette étude amènent à penser de manière plus générale le sens de 

l’héritage et implicitement de la filiation. L’héritage ne se dévoile pas 

uniquement dans la répétition, la continuité, mais aussi dans la rupture et la 

distanciation, qui est toujours distanciation par rapport à. C’est ce rapport qu’il 

s’agit maintenant de penser, comme déterminant, l’enjeu étant une nouvelle 

philosophie de l’histoire dans laquelle l’histoire serait pensée de manière plus 

englobante comme produit d’une lutte mondiale.  

 

1. La lecture de Marx en Afrique comme lutte contre le colonialisme et 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 313   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

l’impérialisme 

1.1. La lecture vivante : une arme d’éducation et d’émancipation 

Que ce soit dans son Autobiographie, Le Consciencisme ou Le Néo-colonialisme, 

Nkrumah dit clairement sa dette à l’égard de Marx, héritage qu’on retrouve 

dans le principe matérialiste de sa philosophie, le socialisme, l’importance de 

la prise en compte des contradictions, de l’histoire, la révolution, la méthode 

critique, l’analyse du capitalisme et son rapport avec l’impérialisme : 

Parmi les trois catégories d’étudiants que nous avons distinguées dans 

les pays coloniaux, il était particulièrement impossible à la troisième 

de lire les œuvres de Marx et d’Engels comme des philosophies 

abstraites et desséchées, n’ayant rien à voir avec notre situation de 

colonies. Pendant mon séjour aux USA, j’acquis la ferme conviction 

qu’une large part de leur pensée pourrait nous aider à lutter contre le 

colonialisme. (Nkrumah 13-14) 

Les deux premières catégories d’étudiants auxquelles fait référence Nkrumah 

renvoient à ces étudiants qui effectuèrent une lecture que l’on pourrait 

qualifier de stérile ou de morte en ceci que cette lecture des auteurs 

occidentaux ne permettait aucune transformation de leur réalité, mais 

consistaient à maintenir un état d’asservissement et de domination, 

remplissant ainsi, dit Nkrumah « les espérances de leurs seigneurs et maîtres » 

(11). Autrement dit, il s’agit, pour la première catégorie d’étudiants de 

poursuivre une pensée sans distanciation critique. « [...] ils étaient prêts à 

accepter n’importe quelle théorie de l’universalisme […] Armés de leur 

universalisme, ils ramenaient de l’université une attitude entièrement étrangère 

à la réalité concrète de leur peuple et de sa lutte » (11). La deuxième catégorie 

d’étudiants composée du petit nombre de ceux qui accédaient aux universités 

de la Métropole, du fait de leur condition sociale, voyait avant tout dans 

l’éducation un moyen de distinction. Moins abstraites que les pensées de la 

première catégorie d’étudiants, leurs théories restaient toutefois non abouties 

en ne voyant pas la radicalité des luttes à mener pour l’indépendance.  

La troisième catégorie d’étudiants à laquelle fait référence Nkrumah 

est composée par ceux qu’il appelle lui-même « la grande masse des Africains 

ordinaires qui, animés par une vive conscience nationale, cherchaient dans la 

connaissance un instrument d’émancipation et d’intégrité nationales » (12). La 

lecture en philosophie est rarement innocente dès lors qu’elle quitte le monde 

des abstractions pour s’intéresser aux conditions sociales, autrement dit 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 314   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

lorsque cette lecture se fait critique. Nkrumah précisait en ce sens que 

l’objectif visé était l’utilisation de la philosophie comme arme de 

transformation de nos réalités.  

Emerson et Thoreau ont établi le lien entre lecture et éducation. Dans 

le chapitre « Lecture » de Walden ou la vie dans les bois, Thoreau écrit :  

Un homme, tout homme, s’écartera considérablement de sa route 

pour ramasser un dollar d’argent ; mais voici des paroles d’or, sorties 

de la bouche des plus grands sages de l’antiquité, et dont le mérite 

nous a été affirmé par les sages de chaque siècle l’un après l’autre ; — 

cependant nous n’apprenons à lire que jusqu’à la Lecture Facile, les 

abécédaires, les livres de classe, puis, quand nous quittons l’école, la « 

Little Reading », les livres d’historiettes, destinés aux petits garçons et 

commençants, et notre lecture, notre conversation, notre pensée sont 

toutes à un niveau très bas, digne tout au plus de pygmées et de nabots. 

(95) 

C’est en comprenant le rôle de la lecture dans l’éducation de l’homme en tant 

que ce qui le transforme en l’amenant à être lui-même par son propre 

développement que l’on peut établir une distinction entre une lecture morte, 

stérile, celle qui ne transformerait pas celui qui lit, et une lecture vivante.  

La philosophie est ainsi pour Nkrumah un moyen qui peut servir au 

perfectionnement, développement culturel et renforcement de la société 

humaine. Dans les Voix de la raison, Cavell définit la philosophie comme une 

éducation de l’adulte, en comprenant l’éducation comme une transformation 

de l’adulte. On peut ainsi en déduire, avec Nkrumah, qu’en perfectionnant 

l’homme adulte, elle concourt aussi au perfectionnement de sa société en les 

faisant tous deux renaître. Cette lecture est une lecture qui donne vie, à un 

homme nouveau, une société nouvelle : 

Sur le plan philosophique aussi, c’est le matérialisme et non l’idéalisme 

qui, sous une forme ou sous une autre, fournira le meilleur fondement 

conceptuel nécessaire à la reconstitution des principes égalitaires et 

humanitaires de l’Afrique. […] C’est le matérialisme avec son 

explication moniste et naturaliste de la nature qui mettra fin à 

l’arbitraire, à l’inégalité et à l’injustice. […] Bref, le socialisme est 

nécessaire pour rendre à l’Afrique ses principes sociaux humanistes et 

égalitaires. C’est le matérialisme qui assure la seule transformation 

efficace de la nature, et le socialisme qui tire de cette transformation 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 315   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

le développement maximum. (Nkrumah 96) 

Sa compréhension plus large du rôle de la philosophie dans le 

perfectionnement de la société trouve un singulier écho dans la dissertation 

de baccalauréat de Marx, en 1835, intitulée « Méditation d’un adolescent 

devant le choix d’une profession » dans laquelle il écrivait : « L’idée maîtresse 

qui doit nous guider dans le choix d’une profession, c’est le bien de l’humanité 

et notre perfectionnement » (1365). Le perfectionnement comme but de la 

philosophie ramène à l’éducation, la transformation de l’adulte et met en 

perspective la dimension non figée ni stérile de la lecture, mais sa 

dimension vivante.  

Dans un contexte de luttes d’émancipations et de décolonisations, on 

peut comprendre que la pensée critique de Marx contre les inégalités et les 

injustices ait attiré de manière quasi magnétique les penseurs et théoriciens du 

continent africain, comme le reconnaît Saïd Bouamama dans Figures de la 

révolution africaine : 

Les circonstances de l’époque, ainsi que la double exigence de 

souplesse et d’inflexibilité, expliquent aussi pourquoi la tradition 

marxiste a joué un rôle central dans les pensées africaines de libération. 

Théorie pratique de la libération, la tradition marxiste offrait en effet 

aux intellectuels africains des outils conceptuels leur permettant de 

penser, dans le cadre colonial comme dans la situation néocoloniale, 

les mécanismes de la domination capitaliste et la reconfiguration des 

antagonismes de classes. (Bouamama 14) 

Il faut toutefois préciser que ce rapport à Marx s’est opéré soit de façon 

ambivalente avec par exemple Julius Nyerere, Leopold Sedar Senghor soit de 

façon plus claire et assumée avec Kwame Nkrumah, Marcien Towa, Frantz 

Fanon, Fabien Eboussi-Boulaga, Paulin Hountondji, Samir Amin.  

On peut lire dans la critique de Thoreau sur le bas niveau de la lecture, 

de la conversation et de la pensée une dialectique qui part de l’autre (la lecture) 

pour aboutir à soi (la pensée), à la formation de sa propre pensée par 

l’intermédiaire de la conversation. Il s’agit donc dans la lecture dynamique 

d’entretenir un dialogue avec l’auteur afin d’aboutir à soi-même. La lecture 

pour Thoreau a certes un rapport à l’éducation et au perfectionnement de 

l’homme, mais elle a aussi une autre dimension en étant conversation. Amin 

converse avec Marx, ce qui rend non seulement la pensée vivante, mais 

suppose une écoute (qui peut se résumer dans la lecture patiente de Amin) et 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 316   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

une expression en tant que présentation de ses propres thèses à partir des 

enseignements donnés par Marx. Poser la pensée de Amin à partir des 

enseignements de Marx revient à voir la lecture de Marx comme le lieu d’où 

s’origine cette pensée. Samir Amin lui-même, en faisant du Capital la lecture 

essentielle dans sa vie, reconnaît cette dette théorique et pratique comme 

double impact sur sa vie. En se réclamant du marxisme, Amin dit l’influence 

de Marx non seulement sur sa pensée mais sur son identité politique, sociale. 

Quoi de moins surprenant de la part d’un homme qui a lu Marx, pas seulement 

les grandes œuvres, mais « tout Marx » (Lojkine), et à quatre reprises ? Il 

expliquait dans une interview réalisée par Ruben Ramboer, rédacteur en chef 

de Lava Media que pour lui,   

Être marxiste veut dire nécessairement être communiste, parce que 

Marx ne dissociait pas la théorie de la pratique — l’engagement dans 

la lutte pour l’émancipation des travailleurs et des peuples. Et être 

communiste veut aussi dire être internationaliste. Il est impossible de 

changer le monde en oubliant la majorité des peuples, surtout ceux de 

la périphérie. (Amin) 

En gardant cela à l’esprit on peut, avant d’étudier la réception de Amin de la 

lecture de Marx, d’ores et déjà noter que ce dernier a lui aussi porté 

l’engagement haut dans sa vie.  

 

1.2. Les impacts théoriques et pratiques de Marx : la critique et 

l’engagement 

Ces penseurs sur lesquels l’influence de Marx est considérable ont en partage 

l’idée de critique qui s’ancre dans les conditions sociales et historiques, ce qui 

a amené un certain nombre d’entre eux à une critique radicale du capitalisme 

comme Amin et le Nkrumah de la seconde période, que nous faisons débuter 

en 1965 avec Le néo-colonialisme, dernier stade de l’impérialisme. La pensée critique 

se retrouve également dans une critique de tout ce qui maintient l’aliénation 

des Africains, comme les idéologies de l’authenticité et de l’abstraction. Selon 

J.-M. Ela, « redonner aux masses leur être ‘‘authentique’’ ne consiste pas ici à 

leur donner la possibilité de contrôler leur développement, ce qui implique 

une critique du système d’exploitation qui les domine ; c’est, précisément, les 

détourner d’une critique culturelle vivante de leur état présent » (151). S’opère 

le passage de la lecture vivante à la critique vivante reposant sur les conditions 

sociales. Cette pensée critique en Afrique qui touche également 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 317   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

l’ethnophilosophie vise à supprimer ce qui empêche une transformation 

sociale et une émancipation ; objectifs de la théorie critique. Marcien Towa, 

au sujet de la pensée critique qu’il présente comme « forme plus évoluée de la 

pensée », écrit : 

On passe à une autre forme de contrôle des représentations quand le 

contrôle revêt une forme expérimentale, lorsqu’on ne se contente plus 

de confronter les opinions au niveau du simple discours, mais qu’on 

prend les représentations, les théories, les conceptions et qu’on les 

confronte avec la réalité sensible et objective. Là nous obtenons une 

forme expérimentale de la pensée. […] Mais en disant cela, je ne 

considère pas la pensée comme une entité métaphysique. […] La 

pensée ne renvoie à rien d’autre qu’à des êtres de chair et d’os qui 

pensent, qui ont des besoins, qui ont des aspirations, et qui utilisent le 

pouvoir de représentation pour aboutir à une efficacité supérieure au 

niveau de l’action, de la praxis. (13-14)  

Comment ne pas lire dans ces mots de Towa ce passage de L’idéologie 

allemande dans lequel Marx montre que : 

La production des idées, des représentations et de la conscience est 

d’abord directement et intimement mêlée à l’activité matérielle et au 

commerce matériel des hommes […]. Ce sont les hommes qui sont 

les producteurs de leurs représentations, de leurs idées, etc., mais les 

hommes réels, agissants […]. (50) 

Toutefois, la question qui peut être posée à cette pensée critique est 

l’adaptabilité de concepts et théories venus d’ailleurs, ces concepts-voyageurs, 

à la réalité locale en vue de sa transformation. Edward Said, dans le chapitre 

« Traveling Theory » dans The World, the text and the critic, paru en 1983, pose le 

concept de théories voyageuses pour traduire, à partir de l’image du voyage, 

la circulation des idées : 

Like people and schools of criticism, ideas and theories travel – from 

person to person, from situation to situation. From one period to 

another. Cultural and intellectual life are usually nourished and often 

sustained by this circulation of ideas, and whether it takes the form of 

acknowledged or unconscious influence, creative borrowing, or 

wholesale appropriation, the movement of ideas and theories from 

one place to another is both a fact of life and a usefully enabling 

condition of intellectual activity. (Said 226) 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 318   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Ce concept de théories voyageuses lui permet de penser ce déplacement en 

quatre étapes : d’abord le point de départ de l’idée ou de la théorie à partir de 

son origine, ensuite la manière dont cette idée traverse des contextes 

différents, puis son arrivée dans un nouveau contexte et enfin la réapparition 

de cette idée ou théorie, transformée. Said montre dans ce livre une sorte de 

déperdition de l’idée initiale en ceci qu’au fur et à mesure de son parcours, de 

sa décontextualisation, la théorie initiale perd son impact en étant 

progressivement dépolitisée. Au vu des spécificités du continent africain, non 

présentes dans les catégories étudiées par Marx telles que la lutte des classes, 

la succession des modes de production, la manière dont cette lecture de Marx 

peut permettre l’émancipation du continent a été une question importante. 

L’on peut en effet se demander si nous ne sommes pas en face de ces théories 

voyageuses. Toutefois il faut se rappeler que Said, quelques années après la 

publication de cet ouvrage, reviendra sur sa propre théorie pour la compléter 

en montrant que l’inverse aussi peut se produire. Ainsi, dans « Retour sur la 

théorie voyageuse », il explique en quoi ces théories peuvent se trouver 

revigorées par leur réception qui leur donne une nouvelle vie. Il part de la 

lecture de Fanon d’Histoire et conscience de classe de Lukács pour montrer l’impact 

de cette lecture sur Fanon et le renouveau de sa pensée par l’intégration, entre 

autres de la violence dans l’émancipation du continent. Les théories 

voyageuses de Marx semblent avoir eu sur les penseurs du continent africain 

ce même impact. Pour expliquer le succès du marxisme dans les luttes 

coloniales dans cette adaptation entre « échelle locale et mondiale », 

Bouamama cite l’analyse de Robert C. Young. Il écrit : 

À quelques exceptions près, le marxisme a historiquement fourni à la 

résistance anticoloniale du XXe siècle aussi bien son inspiration 

théorique que la base de sa pratique politique. La grande force de son 

discours politique était d’être un instrument permettant de traduire la 

lutte anticoloniale d’un contexte spécifique à l’autre. Bien davantage 

que le nationalisme, par définition autocentré et en dialogue exclusif 

avec sa propre communauté, le marxisme offrait une politique et un 

langage traduisible, un médium universel à travers lequel des militants 

de tous horizons pouvaient communiquer entre eux tout en débattant 

des spécificités de chaque situation, avec l’anticolonialisme pour 

terrain commun. (Bouamama 16 ; Young 169) 

Ainsi, la thèse de l’allogénéité du matérialisme historique qui a été brandie, 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 319   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

entre autres par des penseurs comme Senghor, pour dire l’éuropéanité des 

thèses de Marx correspondant à un certain moment de l’histoire de l’Europe 

et leur non-adaptation à l’Afrique du XX e siècle, est rejetée dès lors qu’on 

recherche dans la lecture de Marx non la confirmation d’une pensée 

systémique, mais d’une dialectique à l’œuvre dans la société elle-même. B. Sine 

dans Le marxisme devant les sociétés africaines contemporaines écrit : 

En outre, la thèse du caractère radicalement « albo-européen » du 

marxisme – l’expression est typiquement senghorienne – provient et 

s’explique à partir d’une certaine lecture du Capital. Cette œuvre 

massive de Marx est tout entière, il est vrai, engagée dans l’analyse du 

mode de production capitaliste tel qu’il s’était établi et répandu dans 

les pays capitalistes européens les plus avancés au XIXe siècle […]. 

Mais Le Capital ne saurait être réduit à cette portée exclusive. Il est plus 

et autre chose, à condition que l’on en fasse une lecture plus ample et 

d’un autre niveau, qui le dévoilerait comme une confirmation de la 

dialectique appliquée et articulée de façon créatrice à l’étude d’un 

système socio-économique déterminé. Ce qui est en œuvre dans Le 

Capital dépasse le Capital. […] Même Senghor […] fait sienne 

aujourd’hui l’idée qu’une nouvelle lecture de Marx doit s’orienter vers 

le développement créateur de la dialectique marxiste. (15-16) 

Quelle est donc cette lecture plus ample et d’un autre niveau à laquelle fait 

référence Babacar Sine, capable de révéler ce que contient Le Capital et qui en 

même temps dépasse le système lui-même, et dépasse de ce fait aussi l’œuvre 

? Aussi, le fait qu’un même lecteur, ici en l’occurrence Senghor, puisse avoir 

eu des lectures si différentes de Marx, passant d’un rejet à une réappropriation 

amène à s’intéresser plus généralement aux conditions de réception d’une 

œuvre, parmi lesquelles figurent le contexte mais aussi les hommes en chair et 

en os qui reçoivent cette œuvre ; l’œuvre étant destinée à être lue et servant 

souvent au lecteur à forger sa propre pensée et à devenir une arme 

d’émancipation. Que cette utilisation se fasse dans la continuité ou la rupture, 

la question de l’héritage demeure. On comprend ici que la lecture africaine de 

Marx est déjà une redéfinition de l’héritage comme lutte. Cette question de 

l’héritage ne concerne pas uniquement les lectures africaines de philosophes 

occidentaux et se pose pour toute lecture en philosophie. Si les théories 

peuvent voyager spatialement, elles peuvent aussi voyager temporellement en 

étant resituées, en s’infiltrant ou en interpellant le lecteur. Il est donc 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 320   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

nécessaire de penser une théorie plus générale de l’héritage. Cette ouverture 

permettra aussi, ici, de poser quelques jalons d’une philosophie sans barrières 

continentales.  

 

2. L’héritage comme legs d’une pensée : sur la restitution, l’infiltration 

et l’interpellation  

2.1. Pourquoi et comment lire les devanciers ? 

En philosophie, le rapport en tant que manière dont on se rapporte soi-même 

à un autre, donc manière dont on se situe, mais aussi manière dont les 

successeurs lisent ce rapport, rend importante la problématique du legs et de 

la filiation. Penser le rapport de Marx, des Jeunes et Vieux-Hégéliens à Hegel, 

le rapport de Kant à Hume, le rapport de Platon à Socrate permet de poser 

sans ambages la question de l’héritage comme legs. Si, dans l’antiquité, Socrate 

enseignait la philosophie par le dialogue avec ses disciples dans la rue par la 

maïeutique, Aristote en conversant avec ses disciples dans les jardins du Lycée 

tout en marchant, Platon se donnera pour tâche d’écrire la pensée du maître 

Socrate afin de nous la léguer, la préserver et la sauver de l’oubli. Là où se 

trouve la préservation, se trouve la conservation. Ce faisant, Platon en écrivant 

cette pensée fait bien plus puisque cette pensée écrite ouvre plus facilement la 

voie, selon l’hypothèse de Hountondji, à la critique en ceci qu’en libérant la 

mémoire de l’exercice de mémorisation, elle lui permet de se focaliser sur 

l’interrogation :  

La tradition « écrite », au contraire, en recourant à un support matériel, 

libère la mémoire, qui peut désormais se permettre d’oublier, d’exclure 

provisoirement, de mettre en cause, d’interroger, étant sûre, d’avance, 

de pouvoir retrouver au besoin, à tout instant, ses acquis antérieurs. 

Garante d’une mémoire toujours possible, l’archive rend superflue la 

mémoire actuelle et libère de ce fait les audaces de l’esprit. 

(Hountondji 116) 

Cette libération des « audaces de l’esprit » que permet la littérature écrite est 

celle qui amène avec elle la critique. Même si dans la critique une part du maître 

est présente en tant qu’héritage, cet héritage semble au premier abord le plus 

visible dans la restitution.  

La restitution suppose la phase préalable de l’appropriation en tant que ce qui 

ne nous appartient pas, qu’on s’est approprié puis qu’on rend. Le Socrate 

donné par Platon en fait, par le don, le Socrate de Platon ; le « de » ayant toute 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 321   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

son importance, et renvoyant non à une présentation exacte de Socrate, mais 

à un Socrate vu par Platon, le tout étant dans le regard de celui qui le présente 

et renvoyant donc à ce dernier. Des « Socrate » en tant que figures du même 

homme, il y en a eu plusieurs. Autrement dit, Socrate fut présenté par plusieurs 

de ses disciples (Xénophon, Antisthène et Aristippe) mais 

le portrait de Socrate auquel nous nous attacherons le plus longuement 

est celui que nous a légué Platon, non seulement parce que les 

dialogues platoniciens constituent le témoignage le plus abondant sur 

Socrate, mais aussi, mais surtout parce que le Socrate qui a exercé la 

plus grande influence, aussi bien sur la philosophie grecque ultérieure 

que sur la tradition philosophique occidentale, est le Socrate de Platon. 

(Dorion 36) 

Platon nous aurait ainsi laissé Socrate en héritage, héritage qui se lit dans 

l’influence qu’il a eue, qu’ils ont eue dans l’histoire de la philosophie. Cette 

question de l’héritage amène à s’intéresser au legs en lui-même qui, ici, est 

l’œuvre. En partant de la conception de la lecture de Thoreau, on comprend 

ce legs comme un enrichissement en ceci qu’il construit l’adulte en le formant, 

le transformant. Cette transformation de l’adulte par l’éducation est décisive 

pour Nkrumah et conduit à une transformation de la société. 

Si, avec Nkrumah, on comprend la lecture de la philosophie dans une 

intention pratique d’émancipation, l’interrogation sur la manière de lire 

l’œuvre engage aussi l’interrogation sur la manière d’utiliser cette œuvre et 

l’intention qui guide la lecture. On peut en ce sens reprendre ce que 

Hountondji dit, à partir des accusations qui ont été prononcées contre 

Nkrumah (selon lesquelles il ne serait pas l’auteur de tous ses écrits, et le 

généraliser à toute lecture en philosophie. En interrogeant la manière dont il 

convient de lire une œuvre, l’on déplace la question de la manière de la lire à 

la manière convenable de la lire : 

Lire bien – c’est-à-dire lire des livres sincères dans un sincère esprit – 

constitue un noble exercice, et qui mettra le lecteur à l’épreuve mieux 

que nuls des exercices en honneur de nos jours. Il réclame un 

entraînement pareil à celui que subissaient les athlètes, l’application 

soutenue presque de la vie entière à cet objet. Les livres doivent être 

lus avec autant de réflexion et de réserve qu’ils furent écrits. (Thoreau 

107) 

L’importance du déplacement se tient dans la question normative du bien et 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 322   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

du juste que renferme cette lecture convenable qui est aussi une lecture 

éthique. Cela signifie que ce qui détermine la manière de lire est l’intention qui 

guide le lecteur, autrement dit dans le comment se tient en réalité le pourquoi. 

Revenons à notre problème : comment faut-il lire cette œuvre, et de 

quel ordre est sa cohérence ? La question est d’importance, car la 

lecture qui en est habituellement faite est une lecture statique ou, si 

l’on préfère, systématique : on lit les ouvrages de Nkrumah comme 

s’ils avaient tous été écrits en même temps, et on en dégage un système 

abstrait, étrangement simpliste et dogmatique, qu’on appelle le 

‘‘nkrumaïsme’’. Mais une deuxième lecture est possible. […] Cette 

lecture, qu’on pourrait qualifier d’historique, me paraît aujourd’hui la 

seule acceptable, parce que la seule vraie. (Hountondji 157-158) 

Or, selon Hountondji, la lecture qui présente l’œuvre de Nkrumah comme un 

système est une lecture non historique qui appauvrit son œuvre en lui enlevant 

ses ruptures, ses revirements, son évolution, lecture qualifiée par Hountondji 

de lecture de droite, autrement dit de lecture conservatrice. Nkrumah ayant 

été, en plus de philosophe et de théoricien, un homme politique, la lecture de 

son œuvre est fonction de l’idéologie politique du lecteur montre Hountondji 

à la suite de Ikoku. Ce dernier, dans Le Ghana de Nkrumah, explique que le 

nkrumahisme est une invention des « conservateurs » du parti de Nkrumah, 

parti unique à l’époque, le Convention People’s Party (C. P. P.) visant à purger 

de la doctrine politique de Nkrumah son caractère socialiste en la présentant 

comme originale et sans lien avec le socialisme. On aurait donc affaire selon 

eux à une tout autre doctrine. Ikoku montre, dit Hountondji, qu’en acceptant 

ce mot auquel ils ont tenté de donner une signification autre au lieu de le 

rejeter simplement,  

les progressistes du C. P. P. ont contribué, malgré eux, à consolider au 

Ghana le culte de la personnalité. Ils ont contribué du même coup à 

occulter ce qu’il pouvait y avoir de vivant et d’inachevé dans les écrits 

de leur camarade. Ils l’ont schématisé, simplifié, momifié, enterré 

vivant en l’enfermant dans un système. Car, enfin, quel que soit le 

contenu qu’on donne au mot nkrumaïsme », qu’on le définisse comme 

une doctrine non socialiste ou comme une doctrine socialiste, comme 

un socialisme antimarxiste ou comme une variété du « socialisme 

scientifique », on lit cette œuvre, dans un cas comme dans l’autre, 

comme un système fermé, comme une doctrine achevée, dont tous les 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 323   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

points seraient rigoureusement définis et contemporains les uns des 

autres. (Hountondji 159) 

On voit là que le sens conféré à une œuvre est fortement lié au lecteur en chair 

et en os qui n’est pas une abstraction, mais bien né dans des conditions 

historiques précises, vivant dans un milieu, avec une éducation, une 

psychologie, une histoire, une idéologie, autrement dit sans voile d’ignorance 

sur les yeux.  

  

2.2. La lecture philosophique comme poids des générations sur le 

cerveau des vivants  

La lecture en tant que réception non passive engage le lecteur qui deviendra à 

son tour auteur. La question implicite derrière le comment lire une œuvre qui 

est que faire d’une œuvre amène à penser l’usage de cette lecture dans la 

constitution de la pensée du lecteur qui devient auteur. Se vérifie notre 

hypothèse du lien étroit entre le comment lire et le pourquoi lire. Ce qui en 

dernière instance est contenu dans l’intentionnalité de cette lecture est son 

usage. Pourquoi lire, comment lire s’éclairent à la question du que faire de 

l’œuvre lue. Dans Sur la religion, K. Marx et F. Engels (1960) montrent 

l’influence du contexte sur toute forme de la production. Si donc l’agriculteur 

trouve déjà là machette, houe et autres outils de travail, le philosophe ne 

commence pas sa réflexion à partir du rien et trouve-lui aussi déjà là des 

matériaux que sont les pensées et traditions philosophiques qui se sont 

constituées avant lui, qu’il peut certes rejeter mais dont il ne peut faire 

abstraction.  

Même la table rase de Descartes laisse voir les héritages de ce dernier, 

comme par exemple le platonisme. Josiane Boulad-Ayoub dans « Les 

récurrences du platonisme chez Descartes » écrit que « Descartes a affirmé lui-

même, à maintes reprises, sa rupture d’avec le passé […]. Certaines 

récurrences de la philosophie platonicienne ne laissent pas, néanmoins, d’être 

repérables chez Descartes » (405). Aucune philosophie, semble-t-il, n’est 

jamais totalement absente de la philosophie qu’elle présente, que ce soit dans 

sa restitution ou dans sa critique, hypothèse qui peut être vérifiée avec les 

grands philosophes critiques, Descartes et sa table rase dans laquelle Platon 

s’est pourtant infiltré, Kant et son interpellation consciente par Hume : 

Pourtant, à y regarder de près, la critique kantienne est elle-même un 

moment de cette histoire qu’elle récuse […]. Kant en a lui-même 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 324   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

pleinement conscience. Ce n’est pas un hasard s’il se situe si 

fréquemment par rapport à Hume […] si bien que la Critique de la raison 

pure peut être lue, d’un bout à l’autre, comme la résolution méthodique 

de l’unique problème de Hume, reformulé et situé au niveau de 

généralité où ce dernier n’avait pas su le placer : comment est possible 

le jugement causal ? Il faut lire et relire à cet égard les pages 

enthousiastes consacrées à Hume […] on verra à quel point Kant s’est 

senti interpellé par Hume, à quel point son œuvre, loin de se 

juxtaposer simplement à celle du grand sceptique anglais dans une 

histoire pour ainsi dire extrinsèque, s’y articule au contraire 

intimement, dans une relation à la fois de continuité et d’opposition 

— dans une relation dialectique, au sens strict. (Hountondji 92) 

Dans la récusation de la tradition ou des prédécesseurs se trouve souvent un 

héritage en tant qu’interpellation assumée comme celle de Hume avec Kant, 

ou infiltration non volontaire ni même consciente comme celle de Hegel chez 

les Jeunes-Hégéliens : Bruno Bauer, Max Stirner, Ludwig Feuerbach, selon la 

lecture de Marx.  

Dès les premiers mots de la préface de L’idéologie allemande, Marx 

montre en quoi la rupture que pensent avoir opérée les Jeunes-Hégéliens avec 

la philosophie de Hegel n’est que la continuation sous une forme déguisée de 

cette philosophie spéculative. Pour lui, les Jeunes-Hégéliens en restent à une 

analyse de la conscience et n’interrogent pas le contexte d’émergence de leurs 

philosophies. « En dépit de leurs phrases pompeuses, qui soi-disant 

‘‘ bouleversent le monde’’, les idéologues de l’école jeune-hégélienne sont les 

plus grands conservateurs. […] Il n’est venu à l’idée d’aucun de ces 

philosophes de se demander quel était le lien […] entre leur critique et leur 

propre milieu matériel » (Marx 44). L’infiltration de la pensée du maître est 

ainsi présente, selon la lecture de Marx, chez ces philosophes qui pensent s’en 

être débarrassée. 

Pour Marx, ce qui distingue sa philosophie des philosophies ayant 

existé jusqu’alors est que, dit-il « les prémisses [dont il part] ne sont pas 

arbitraires, des dogmes » (Marx 45), ce qui laisse entendre que les philosophies 

l’ayant précédé partent de prémisses arbitraires. Marx affirme ainsi une forte 

rupture dans l’histoire de la philosophie, lui assignant une nouvelle tâche, 

critique et révolutionnaire comme luttes contre les inégalités et injustices. Le 

legs que le penseur critique matérialiste de Trèves reconnaissait à son maître 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 325   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

idéaliste est avant tout dans la méthode dialectique, mais qu’il s’agit selon lui 

de renverser. Cela signifie que Marx insère une rupture dans ce qui aurait pu 

paraître une continuité avec Hegel. Il a même été accusé d’être en fait un 

« ’’idéaliste renforcé, et cela dans le sens allemand, c’est-à-dire le mauvais sens 

du mot’’79 » (Marx 556). C’est bien cette incompréhension de sa méthode, 

dont il est lui-même témoin, qui l’amène à l’éclaircir dans la Postface à la 

seconde édition allemande du Capital. 

Ma méthode dialectique non seulement diffère par la base de la 

méthode hégélienne, mais elle en est l’exact opposé. Pour Hegel, le 

mouvement de la pensée qu’il personnifie sous le nom de l’Idée, est le 

démiurge de la réalité […]. Pour moi au contraire le mouvement de la 

pensée n’est que la réflexion du mouvement réel, transporté et 

transposé dans le cerveau de l’homme. […] Grâce à son quiproquo, 

Hegel défigure la dialectique par le mysticisme, ce n’en est pas moins 

lui qui en a le premier exposé le mouvement d’ensemble. Chez lui elle 

marche sur la tête ; il suffit de la remettre sur les pieds pour lui trouver 

une physionomie tout à fait raisonnable. (Marx 558) 

À la lecture convenable de Hountondji, succède ici l’idée de physionomie 

raisonnable d’une méthode. La critique de la dialectique de Hegel est la 

critique de l’abstraction de cette dialectique ; abstraction dont Marx se 

distancie. Pourtant, selon la lecture de Heinrich du Capital, c’est bien cette 

abstraction dont a été capable Marx qui rend actuelle sa critique du 

capitalisme. Le raisonnement de Heinrich part du questionnement sur la 

pertinence de la lecture d’un texte écrit à Londres entre les années 1860 et 

1870 pour penser l’Allemagne du XXIe siècle. La réponse donnée par Michael 

Heinrich dans son introduction à Comment lire le Capital de Marx ? apporte un 

élément de réponse supplémentaire à la question de la pertinence de cette 

lecture pour l’Afrique. Lisons ce qu’écrit M. Heinrich : 

Beaucoup d’illustrations utilisées par Marx dans le Capital sont issues 

du capitalisme anglais de son époque. Mais l’objet du Capital n’est 

nullement le capitalisme anglais, et ce n’est pas non plus le capitalisme 

du XIX e siècle. L’intention de Marx n’est pas d’analyser un certain 

type de capitalisme ou une certaine phase du développement 

 
79 Marx citant dans la Postface de la seconde édition allemande du Capital un extrait d’un 
article sur la méthode du Capital paru dans Le Messager européen, revue russe publiée à Saint-
Pétersbourg. 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 326   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

capitaliste, mais – comme il le souligne dans la préface à la première 

édition allemande – les lois fondamentales du capitalisme. […] Ce qui 

lui importe, c’est ce qui fait que le capitalisme est capitalisme. Lorsque 

nous disons que l’Angleterre du XIXe siècle et l’Allemagne du XXI e 

siècle sont capitalistes, il doit bien y avoir là quelque chose de commun 

permettant l’utilisation de ce concept. Et c’est précisément ce quelque 

chose de commun, que nous retrouvons dans tout le capitalisme 

développé, qui est visé par l’analyse de Marx. Marx argumente donc à 

un niveau d’abstraction très élevé. (14) 

Quand on sait la critique de l’abstraction faite par Marx, on peut souligner 

cette belle ironie en ceci que sa capacité d’abstraction finalement lui ait permis 

de comprendre ce que nous pourrions qualifier d’essence du capitalisme, « ce 

qui fait que le capitalisme est capitalisme ». On peut ainsi en déduire que le 

legs des grandes pensées vient de ce que ces pensées contiennent ce qui les 

dépasse et permet ensuite leur assimilation et leur transformation. Cette 

théorie générale de l’héritage comme legs, restitution, infiltration, 

interpellation se résume dans la conception de l’héritage comme ethos.  

 

3.  L’héritage pour/de Marx comme ethos intellectuel : la dialectique 

de la transformation 

3.1. L’héritage comme incorporation et la grande question de Marx 

Cette question déterminante du pourquoi lire une œuvre et comment lit-on 

convenablement amène aux deux écueils à éviter que sont l’ennuyeuse 

récitation et la trahison de la pensée de l’auteur, effacé par notre propre 

projection. « À la lecture […] nous projetons souvent sans nous en rendre 

compte sur le texte de Marx des idées qui nous sont propres et que nous 

considérons comme évidentes » (Heinrich 18). Là où Horst Kurnitzky lit 

l’œuvre de Marx comme non écologique, aveugle au caractère intrinsèquement 

destructeur des sciences de la nature et du progrès, Giddens y lit un 

prométhéisme, Paul Burkett et John Bellamy Foster, y lisent une critique 

écologique, le premier allant jusqu’à considérer ainsi que le rappelle Kohei 

Saïto que c’est dans la critique marxienne du capitalisme qu’on peut trouver le 

plus d’éléments pour penser la crise écologique. La projection dont parle 

Heinrich amène à penser la lecture-située. Cette situation, comme montré en 

début du travail, est aussi celle des penseurs et théoriciens africains dans un 

contexte d’émancipation, que ce soit dans la libération du colonialisme ou du 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 327   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

néo-colonialisme. C’est à cette situation là que nous nous intéresserons pour 

penser concrètement l’intérêt de cette lecture de Marx pour l’Afrique et ce 

qu’en tirent ses héritiers. La théorie du legs ayant été pensée de manière 

générale, il est nécessaire de la confronter à un cas particulier pour la vérifier. 

En faisant du Capital la lecture essentielle dans sa vie, Amin vise à 

montrer l’héritage de Marx comme ce dont il part pour constituer sa propre 

pensée.  « […] Bien que Marx fût très conscient, en homme intelligent et 

cultivé, de l’adaptation du système aux circonstances de lieu et de temps, ce 

que Le Capital nous donne à lire, ce n’est pas une histoire du capitalisme, mais 

une théorie du capitalisme, et c’est cette lecture-là qui a été essentielle dans ma 

vie » (Lojkine)80. Toutefois, cette lecture pour Amin ne consiste pas à faire de 

Marx un prophète, ce qui amènerait chez lui à une répétition des thèses de 

Marx. Or Marx lui-même, dans la Lettre à Ruge de septembre 1843, écrivait ceci 

: « Si la construction de l’avenir et l’achèvement pour tous les temps n’est pas 

notre affaire, ce qu’il nous faut accomplir dans le présent n’en est que plus 

certain, je veux dire la critique impitoyable de tout l’ordre établi, impitoyable 

en ce sens que la critique ne craint ni ses propres conséquences ni le conflit 

avec les puissances existantes » (343). Il ne s’agit donc pas de présenter Marx 

comme ce prophète dont la pensée serait indépassable. Lui-même s’en 

défendait. Mais ce dont il est question pour Amin dans sa lecture de Marx est 

de partir de ses analyses de Marx pour comprendre le temps dans lequel on 

vit. Ce point de départ évite de séculariser la pensée de Marx et donne une 

première orientation de la formule énigmatique de Sine du capital qui dépasse 

le contenu de l’œuvre Le Capital.  

Pierre Dardot et Christian Laval, dans Marx, prénom : Karl, mettent en 

exergue le rapport de Marx à ceux dont il hérite, en soulignant la boulimie de 

lecture de Marx. Dans une des lettres à sa fille, rapportée par P. Dardot et C. 

Laval, Marx écrit : « Tu vas certainement t’imaginer, mon cher enfant, que 

j’aime beaucoup les livres pour t’importuner avec, à un moment si peu 

convenable. Mais tu aurais tort. Je suis une machine condamnée à les 

engouffrer, puis à les rejeter, sous une forme nouvelle, comme pâture sur la 

glèbe de l’histoire » (26). Le rejet qui caractérisait sa lecture ne consistait pas à 

 
80 Ulysse Lojkine, Paul Guerpillon « La dernière grande leçon de Samir Amin », extrait d’un 
article paru dans Le grand continent, 13 août 2018 https://alter.quebec/la-derniere-grande-
lecon-de-samir-amin. Consulté le 23 janvier 2025. 

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
https://alter.quebec/la-derniere-grande-lecon-de-samir-amin
https://alter.quebec/la-derniere-grande-lecon-de-samir-amin


  

 

 

 

| Page 328   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

faire siens les livres des autres mais à les transformer, à les « donner sous une 

forme nouvelle ». Son travail va ainsi de l’assimilation à la transformation. 

Autrement dit, il part des autres pour venir à lui, dans un mouvement 

dialectique : 

Comment ne pas voir d’ailleurs que les mots qui reviennent sans cesse 

sous sa plume pour penser l’action humaine désignent précisément cet 

« héritage » des générations passées que les hommes subissent, qui les 

hante faute de comprendre les conditions qui leur sont imposées et 

dans lesquelles ils doivent agir ? Et comment ne pas voir que quand il 

déclare au début de son 18 Brumaire que le poids des générations pèse 

toujours sur le cerveau des vivants wie ein Alp, comme un fantôme, ces 

termes s’appliquent à lui-même ? Marx est un théoricien de l’héritage 

et cette théorie vaut au premier chef pour lui-même. (Dardot et Laval 

31) 

Penser l’héritage en termes d’incorporation signifie bien une unité avec 

l’homme qui en hérite, au point de s’inscrire dans son propre corps, dans sa 

chair. Cette incarnation amène une transformation intérieure, de l’individu qui 

hérite, mais aussi une transformation extérieure des textes dont il hérite. C’est 

ce qui fait de cet héritage un ethos intellectuel et non plus une projection. Plus 

qu’un héritage dans le sens du don, l’ethos implique celui qui reçoit et désigne  

le caractère se formant en l’individu à force d’actes durablement 

répétés […] non pas le style au sens d’une façon de s’exprimer ou 

d’une manière d’écrire dans sa relation au contenu de la pensée, ni 

même une manière de « s’orienter dans la pensée » en l’absence du fil 

conducteur de l’expérience, mais bien une manière de se conduire 

dans la pensée qui n’est pas sans impliquer un certain type de rapport 

aux livres, plus exactement une manière d’être aux textes qui est une 

manière de les assimiler tout en les transformant d’une façon 

singulière. (25) 

La compréhension de la lecture comme ethos, qui réunit finalement Marx, 

Amin et Nkrumah permet de comprendre que se joue dans la lecture quelque 

chose qui dépasse le cadre de la pensée. Cet ethos prend ainsi une dimension 

éthique comme un art de se conduire soi-même dans la pensée. La question, 

on le voit ici, n’est plus seulement de guider la pensée au moyen d’une bonne 

méthode mais de se guider soi-même dans la pensée. C’est de l’homme dont 

il est question au final et non pas uniquement de la pensée sur un savoir 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 329   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

abstrait. Le savoir étant savoir de l’homme, l’ethos rappelle la préoccupation 

centrée sur l’homme par son éducation. Cette compréhension de la lecture 

comme ethos nous ramène finalement aux philosophies de l’antiquité comme 

recherche pratique d’une conduite dans la vie et recherche du bonheur. 

L’ethos retire au savoir et à l’éducation sa dimension froide et abstraite en 

impliquant le lien entre l’homme et son monde. 

Se dessine ici une même conception chez Amin et Nkrumah de la 

compréhension de l’héritage comme assimilation par la vérification empirique 

des thèses du Capital. « Dans ce sens-là ‘‘ loi de la paupérisation’’ que 

l’accumulation capitaliste produit, formulée par Marx, est vérifiée - à l’échelle 

mondiale - chaque jour d’une manière plus éclatante depuis deux siècles. » 

(Amin 7). La pensée économique de Samir Amin comme critique de 

l’accumulation du capital est héritée de Marx et fondée par la grande question 

que Amin lit dans Le Capital. Cette grande question vise à penser la spécificité 

du capitalisme en tant que ce qui le distingue non pas tant des modes 

antérieurs de production que des systèmes sociaux antérieurs. Cette 

spécificité, ce « ce qui fait que le capitalisme est capitalisme » selon l’expression 

de Heinrich tient à deux découvertes fondamentales de Marx selon la lecture 

de Amin : la généralisation du marché et le mouvement d’instabilité. 

Marx a jeté les bases d’une critique radicale du capitalisme. Il faut 

entendre par là qu’il en a mis en évidence les caractères spécifiques 

essentiels qui le distinguent des systèmes sociaux antérieurs, condition 

nécessaire pour en comprendre la dynamique propre, sa capacité de 

surmonter les contradictions qui le définissent. […] Je ne reviendrai 

pas ici sur ma lecture de Marx concernant ces questions 

fondamentales. J’en rappelle seulement deux dimensions qui me 

paraissent essentielles pour la compréhension des défis 

contemporains. La première concerne la découverte par Marx de 

l’aliénation marchande comme forme spécifique - et nouvelle - 

commandant la reproduction de la société dans son ensemble […] La 

seconde concerne le mouvement de cette société dont Marx met en 

évidence l’instabilité immanente […]. (Amin 27-28) 

Sans s’en tenir à une récitation de Marx, ni même à une tentative de restitution 

de Marx, Amin opère une actualisation de sa pensée et s’en sert comme un 

matériau pour analyser l’évolution du capitalisme et aussi penser les défis 

contemporains. Tout comme Nkrumah, et en lien avec Marx, la philosophie 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 330   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

devient une arme pour penser et combattre tout ce qui empêche 

l’émancipation des hommes. Ce sont les questions absentes de l’œuvre de 

Marx qui permettent à la fois son actualisation et sa transformation. Il est donc 

question de lecture-assimilation, de conversation et de transformation, ce qui 

rejoint l’analyse de Cavell sur la lecture en lien avec l’éducation des adultes. 

 

3.2. Les questions absentes de l’œuvre de Marx comme questions de 

ses héritiers Nkrumah et Amin 

Pour Amin, l’accumulation du capital est la cause de la soumission de tous les 

États à la logique du développement du système capitaliste, ce qui conduit à 

l’impérialisme économique, au néo-colonialisme et à l’instabilité politique et 

économique dans les États assujettis à l’ordre économique capitaliste. On peut 

s’interroger sur la manière dont ces lecteurs-héritiers rendent raison à Marx 

non seulement à partir de la grande question qu’ils lisent dans l’œuvre de Marx 

et qui en fait, selon Amin, le meilleur des analystes du capitalisme, mais aussi 

et peut-être même surtout à partir de l’impensé en tant que question absente 

chez Marx et qui demeurera la grande question de sa propre œuvre.  

Ma lecture de Marx m’a laissé sur ma faim parce que je n’y ai pas 

trouvé la question qui a été la mienne, celle de ma vie, depuis deux 

tiers de siècle maintenant : pourquoi, dans son développement 

mondialisé, le capitalisme n’homogénéise-t-il pas le monde ? Grosso 

modo, il a homogénéisé l’Occident. Avec des inégalités, mais il l’a fait 

en Europe occidentale et centrale, aux États-Unis, et au Japon un peu 

plus tard, qui sont des sociétés très semblables au niveau de 

développement très proche. Pourquoi ne l’a-t-il pas fait pour le reste 

du monde ? (Lojkine)  

Cette question de Amin provenant de la lecture de Marx l’amène à poser la 

thèse de la polarisation du monde, dont la forme contemporaine est 

l’opposition entre centre et périphérie. « La polarisation demeure, à mon avis, 

une caractéristique fondamentale permanente du capitalisme comme système 

mondial, c’est-à-dire du capitalisme réellement existant, et n’est pas un 

phénomène “cyclique”, comme le suggère Arrighi » écrit S. Amin (10). C’est 

bien cette mondialisation, dans la généralisation de l’exploitation, qui produit 

le déplacement du conflit sur la scène internationale. Ainsi, pour Amin, centre 

et périphérie ne sont que les deux faces d’une même réalité fondée sur 

l’échange inégal. C’est sur la base de cet échange inégal et imposé que Samir 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 331   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Amin développe ses théories du développement inégal et de l’impérialisme 

économique comme assujettissement des pays du sud à ceux du nord. Ainsi, 

la domination et l’inégalité pensées par Marx trouvent une actualisation à 

partir du développement inégal chez Amin et du lien entre l’exploitation 

néocoloniale de l’Afrique et l’impérialisme chez Nkrumah.  

Dans Le Néo-colonialisme, Nkrumah montre que les différentes sociétés 

qui exploitent le sol et le sous-sol africain sont responsables de 

l’appauvrissement de l’Afrique. « L’Afrique n’a pas pu avancer sensiblement 

sur la voie du développement industriel concerté parce que ses ressources 

naturelles n’ont pas été utilisées à cette fin mais pour le plus grand 

développement du monde occidental » (Nkrumah 97). Comme une 

préfiguration du développement inégal de Amin, Nkrumah jette les bases de 

cette réflexion qui conduira Amin à poser la thèse d’une impossibilité de 

rattrapage. Il est frappant de constater que S. Amin entre en dialogue avec son 

lecteur auquel il se réfère souvent dans ses œuvres, comme pour éviter une 

mauvaise interprétation de sa pensée. Dans l’introduction de l’Au-delà du 

capitalisme sénile, Amin écrit :  

Le lecteur aura certainement saisi que le concept de développement 

qui est le nôtre n’est pas synonyme de ‘‘rattrapage’’. Le développement 

ai-je dit est un concept critique du capitalisme. Il suppose donc en 

amont un projet sociétaire qui n’est pas celui du capitalisme, et que 

définit son double objectif : libérer l’humanité de l’aliénation 

économiciste et faire disparaître l’héritage de la polarisation à l’échelle 

mondiale. (8)  

La libération de l’humanité de l’aliénation qui semble ce projet ambitieux de 

Amin est bien ce qui forge et fonde la critique radicale de Marx.  C’est à cette 

critique du développement du capitalisme en capitalisme mondialisé que 

s’emploie Amin, montrant la mondialisation comme inhérente au capitalisme. 

Sa critique du capitalisme mondialisé est aussi une critique de l’eurocentrisme, 

donnant naissance à une nouvelle pensée qui, sans renier les analyses de Marx, 

les repense à partir de son temps et de son monde. Dans Critique de l’air du 

temps, Amin écrit : 

Ces questions anciennes, mais les défis que leur développement 

historique redéfinit en termes nouveaux, invitent à ne pas relire le 

Manifeste comme un texte sacré – qui est pour moi synonyme de texte 

mort, fut-il embaumé. Le génie de ce texte – en avance sur son temps 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 332   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

au point qu’on peut en citer quelques paragraphes entiers qu’on 

pourrait dire tels quels aujourd’hui – doit être au contraire une 

invitation à en poursuivre l’œuvre, toujours inachevée. (12) 

Procédant ainsi par cette lecture dialectique qui passe de l’assimilation à la 

transformation, Amin dans cette poursuite de l’œuvre montre une dette 

éclatante à l’égard de Marx. En effet, ni lecture restitution, ni lecture 

interprétation, la lecture est comprise comme une invitation à un dépassement 

qui n’est pas rupture. C’est cette compréhension de la lecture qui réunit les 

héritiers du Capital que sont Amin et Nkrumah : 

Lire Nkrumah aujourd’hui, c’est donc retrouver, derrière le système 

dans lequel on l’enferme habituellement, et dans lequel il s’est lui-

même enfermé un moment, le texte inachevé d’une pensée qui se 

cherche. C’est restituer à l’œuvre ses contradictions internes, ses 

hésitations, bref, sa vie. (Hountondji 160) 

Cet inachèvement dans l’œuvre de Nkrumah est sans doute ce qui permet de 

situer ses prises de distances parfois confuses avec Marx, comme par exemple 

dans le rapport à l’idéologie. C’est justement en acceptant les contradictions 

au sein d’une œuvre et non en cherchant absolument sa systématisation qu’on 

peut mesurer l’impact d’une lecture sur un auteur. L’impact compris comme 

un legs qui façonne un mode de pensée et oriente l’homme par une manière 

de se conduire dans la pensée s’apparente dès lors à un ethos. Marx dans sa 

boulimie de lecture, Nkrumah dans sa lecture comme arme d’émancipation, 

Amin dans sa lecture patiente comme dépassement permettent de situer 

l’héritage comme ce dont on se distancie sans le contredire. La distanciation 

prend le sens d’un éloignement, que celui-ci soit spatial, temporel ou 

théorique. L’éloignement n’est-il pas au final ce qui permet à la pensée de se 

ressaisir après un arrêt ? En fin de compte, il a été question ici de montrer que 

Marx lui-même, puis Nkrumah et Amin, ont su vivre cet éloignement et 

incarnent un ethos intellectuel où la lecture est toujours critique et 

transformante. 

 

Conclusion 

Le Marx de Althusser ne procède pas de la même démarche que le Marx de 

Popper ou de Jonas. Tout se trouve dans le regard de celui qui lit et représente 

et de fait se projette dans l’œuvre lue. Que des lectures puissent varier, tel est 

le sort de l’œuvre dont la réception n’appartient plus à son auteur. Mais on 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 333   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

trouve tant de lectures de Marx aux antipodes les unes des autres que l’on ne 

peut que se poser la question de l’identité de celui qui lit. Nkrumah, dans sa 

critique de la philosophie occidentale du XX e siècle, desséchée, donc d’une 

certaine manière non vivante, non féconde, non intéressée par la vie réelle, 

pose la question du sens véritable de l’héritage en remettant en cause l’origine 

culturelle. L’héritier n’est ainsi pas tant celui qui provient de la même culture, 

même s’il peut, au nom cette descendance, se proclamer tel, que celui qui 

poursuit une même conception de la philosophie dans son attention à la réalité 

sociale, et ce faisant poursuit l’œuvre inachevée.  

En invitant les futurs philosophes africains à faire la philosophie 

autrement que celle qui se pratique en Occident au XXe siècle, le philosophe 

ghanéen les invite à être les véritables héritiers des grands philosophes. En se 

servant de cette lecture comme arme d’émancipation, Nkrumah et Amin 

l’ancrent dans la réalité sociale, fondent une critique radicale de leur société et 

se montrent ainsi héritiers de la pensée de Marx. Cet héritage reconnu amène 

à une autre conception de la philosophie africaine moins réductrice et plus 

ouverte. Penser Nkrumah et Amin comme héritiers de Marx permet de 

considérer les luttes à l’échelle mondiale comme moteurs d’une autre histoire ; 

une histoire dans laquelle l’Afrique serait présente. La question posée par cette 

étude était de savoir comment l’héritage philosophique peut se comprendre 

non dans un mouvement quasi figé de simple continuité, mais dans un 

mouvement dynamique comme ethos critique. La réponse qui se dessine 

s’opère dans un mouvement dialectique allant de l’assimilation à la 

transformation. Cette transformation conduisant, par l’éducation, à une 

transformation de l’homme, est aussi une transformation sociale en 

comprenant l’homme comme agent du changement. L’intérêt de penser la 

lecture comme ethos et non plus tant comme filiation et continuité permet de 

penser une lecture active ancrée dans les corps. Cette lecture active implique 

de fait le lecteur en engageant sa personne. Cet engagement comme relation 

au monde, dans le cas de Nkrumah, de Amin, et bien avant eux, de Marx lui-

même est porteur du grand projet de transformation du monde. En outre, 

cette compréhension de la lecture comme ethos, à partir de Nkrumah, Amin 

et Marx, permet de penser une histoire et une philosophie non plus 

compartimentées, mais ouvertes prenant en compte le monde comme terrain 

de luttes contre tout ce qui empêche l’émancipation humaine.  

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 334   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Œuvres citées 

Amin, Samir. « La gauche radicale doit être plus audacieuse. » Entretien réalisé 

par Ruben Ramboer, Lava, 2018, https://lavamedia.be/fr/la-gauche-

radicale-doit-etre-plus-audacieuse/. Consulté le 23 janvier 2025. 

Amin, Samir. L’empire du chaos La nouvelle mondialisation capitaliste. L’Harmattan, 

1991. 

Amin, Samir. Critique de l’air du temps : Le cent cinquantième anniversaire du Manifeste 

du parti communiste. L’harmattan, 1997.  

Amin, Samir. Au-delà du capitalisme sénile : Pour un XXIe siècle non-américain. 

Presses Universitaires de France, 2002. 

Bouamama, Saïd. Figures de la révolution africaine : De Kenyatta à Sankara. La 

Découverte, 2017. 

Boulad-Ayoub, Josiane. « Les récurrences du platonisme chez Descartes. » 

Philosophiques, vol. 23, no 2, automne 1996, pp. 405–415. 

Dardot, Pierre et Laval, Christian. Marx, prénom : Karl. Gallimard, 2012. 

Dorion, Louis-André. Socrate. Presses universitaires de France, 2018. 

Ela, Jean-Marc. Le cri de l’homme africain. L’Harmattan, 1993. 

Heinrich, Michael.  Comment lire Le Capital de Marx ?. Smolny, 2022. 

Hountondji, Paulin J. Sur la “philosophie africaine” : critique de l’ethnophilosophie. 

Langaa Research & Publishing CIG, 2013. 

Lojkine, Ulysse et Guerpillon, Paul. « La dernière grande leçon de Samir Amin. 

» Le grand continent, 2018, https://alter.quebec/la-derniere-grande-

lecon-de-samir-amin/. Consulté le 23 janvier 2025.  

Marx, Karl. « Extraits de la postface de la seconde édition allemande du Capital. » 

Œuvres I : Economie I, traduit par Joseph Roy, Maximilien Rubel, 

Gallimard, 1963 (coll. Bibliothèque de la Pléiade). 

Marx, Karl. L’idéologie allemande. Traduit par Henri Auger, Gilbert Badia, Jean 

Baudrillard, Renée Cartelle, Éditions sociales, 1968. 

Marx, Karl. « Lettre à Ruge, septembre 1843. » Œuvres I : Philosophie, traduit par 

Maximilien Rubel, Louis Evrard, Louis Janover, Gallimard, 1982 (coll. 

Bibliothèque de la Pléiade). 

Marx, Karl. « Méditation d’un adolescent devant le choix d’une profession. » 

Œuvres I : Philosophie, traduit par Maximilien Rubel, Louis Evrard et 

Louis Janover, Gallimard, 1982 (coll. Bibliothèque de la Pléiade). 

Nkrumah, Kwame. Le consciencisme. Présence africaine, 2009. 

Nkrumah, Kwame. Le Néo-colonialisme : Dernier stade de l’impérialisme. Présence 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
https://lavamedia.be/fr/la-gauche-radicale-doit-etre-plus-audacieuse/
https://lavamedia.be/fr/la-gauche-radicale-doit-etre-plus-audacieuse/
https://alter.quebec/la-derniere-grande-lecon-de-samir-amin
https://alter.quebec/la-derniere-grande-lecon-de-samir-amin


  

 

 

 

| Page 335   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

africaine, 2009. 

Said, Edward. The World, the text and the critic. Harvard University Press, 1983. 

Sine, Babacar. Le marxisme devant les sociétés africaines contemporaines. Présence 

africaine, 1983. 

Thoreau, Henry David. Walden ou la vie dans les bois. Traduit par Louis Fabulet, 

Edition du groupe Ebooks, Libres et gratuits, 1854. 

Towa, Marcien. Histoire de la pensée africaine. Clé, 2015.  

Young, Robert J. C. Postcolonialism: An historical introduction. Blackwell, 2001.  

 

About the Authors 

Fatima Doumbia est Maitresse de conférences en philosophie à l’Université 

Félix Houphouët-Boigny à Abidjan, Côte d’Ivoire, membre de l’ED SCALL, 

Équipe d’accueil Univers philosophiques et savoirs (UPS). 

fatima.doumbia@aol.fr https://orcid.org/0009-0002-6481-8971. Ses 

recherches portent sur Karl Marx et sur la philosophie sociale en Afrique. Elle 

a, entre autres, publié : « La philosophie critique de Fabien Eboussi Boulaga » 

avec Cédric Blanchard Blédoumou 

https://doi.org/10.5281/zenodo.17579434, « Art et vies dominées » dans Le 

Cahier philosophique d’Afrique 2024 n° 24. Elle a aussi dirigé l’ouvrage 

collectif Lectures de Voilà pourquoi. Contes de Bamôrô Traoré de Kong de Yacouba 

Konaté paru aux Éditions du Cerap à Abidjan en 2023. Elle est fondatrice et 

présidente de l’association internationale et pluridisciplinaire le Cercle de 

réflexions autour de Marx (CRAM). 

 

Moussa Kamara est Doctorant en philosophie à l’école doctorale, Société, 

Communication, Arts, Lettres et Langues (SCALL) de l’université Félix 

Houphouët-Boigny, Abidjan, Équipe d’accueil Univers philosophiques et 

savoirs (UPS). Le sujet de sa thèse est : « Penser le capitalisme périphérique à 

partir de Samir Amin ». Il est membre de l’association internationale et 

pluridisciplinaire Le Cercle de réflexions autour de Marx (CRAM). 

 

How to cite this article/Comment citer cet article:  
MLA: Doumbia, Fatima, and Moussa Kamara. “La lecture comme héritage : 
Nkrumah, Amin, lecteurs de Marx.” Uirtus, vol. 5, no. 3, December 2025, pp. 
311-335, https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n16.  

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
mailto:fatima.doumbia@aol.fr
https://orcid.org/0009-0002-6481-8971
https://doi.org/10.5281/zenodo.17579434
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n16

