
 

Page | 268  
  
Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

 

Uirtus (Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities) 
  Available online at https://uirtus.net/  
E-mail: soumissions@uirtus.net / revueuirtus@gmail.com  
Vol. 5, No. 3, December 2025, Pages: 268-289 

DOI: https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n14  
ISSN: 2710 - 4699 

 

Theatre of Breath and Devised Writing: An Ekphrasis of the Performance Isis 
Antigone, Between Myth, Memory, and Corporeality 

 

Théâtre du souffle et écriture de plateau : ekphrasis du spectacle Isis Antigone entre 
mythe, mémoire et corporéité 

Alemdjrodo Kangni  
Gaëtan Noussouglo  

Article history: 
 Abstract 

 
 

Submitted: Oct. 22, 2025 
Revised: Nov. 10, 2025 
Accepted: Nov. 19, 2025 
 
 

 This article theorizes a dramaturgical concept called the theater of breath, based 
on research and creation developed from the play “Isis-Antigone or the tragedy 
of scattered bodies” by Togolese playwright Kossi Efoui. Through experimental 
staging combining ancient myths (Isis, Antigone), West African rituals, 
contemporary narratives (exile, disappearance), and performative practices, this 
theater seeks to bring about absence through stage presence. Breath is conceived 
as a vital principle, a link between the living and the dead, memory and the power 
of incarnation. It animates the bodies of the actors, making them bearers of 
stories, historical wounds, and hidden memories, in a dynamic of transmission, 
possession (trance), and ritual healing. The theater of breath is described as a 
device for performative anamnesis that articulates presence/absence through 
ritual incorporation and scenic intermediality. 
 

Résumé 

Cet article théorise un concept dramaturgique intitulée le théâtre du souffle, fondé sur 
une recherche-création développée à partir de la pièce Isis-Antigone ou la tragédie des 
corps dispersés du dramaturge togolais Kossi Efoui. À travers une mise en scène 
expérimentale mêlant mythes antiques (Isis, Antigone), rituels ouest-africains, 
récits contemporains (exils, disparitions) et pratiques performatives, ce théâtre 
cherche à faire advenir l’absence à travers la présence scénique. Le souffle y est 
conçu comme principe vital, lien entre les vivants et les morts, mémoire et force 
d’incarnation. Il anime les corps des comédien·ne·s, les rendant porteurs de récits, 
de blessures historiques, de mémoires occultées, dans une dynamique 
de transmission, de possession (transe) et de guérison rituelle. Le théâtre du 
souffle est décrit comme un dispositif d’anamnesis performative qui articule 
présence/absence par l’incorporation rituelle et l’intermédialité scénique. 
 

Keywords: 
Ekphrasis, stage, breath, 
performance, musical theater,  
myth, memory 
 
 
 
Mots clés : 

Ekphrasis, plateau, souffle, 
performance, théâtre musical, 
mythe, mémoire 
 

 Uirtus © 2025 
                                   This is an open access article under CC BY 4.0 license 

Corresponding author: 
Alemdjrodo Kangni, 
Université de Lomé  
E-mail: kangnialempro@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-9624-7723 
  

 

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
mailto:revueuirtus@gmail.com
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n14
mailto:kangnialempro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9624-7723
https://uirtus.net/vol-5-no-3-december-2025/


  

 

 

 

| Page 269   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Introduction 

Patrice Pavis, réfléchissant sur la scène contemporaine, définit l’écriture de 

plateau comme un exercice au cours duquel l’écrivain fonctionne comme un 

« créateur scénique » intégré à un dispositif. « L’écrivain de plateau, écrit-il, est 

tout autre chose qu’un auteur dramatique écrivant pour la scène : il s’agit d’un 

artiste qui travaille depuis le plateau, et non à partir d’un texte à “montrer”, 

voire d’un projet non-verbal déjà ‘scénarisé’ et à réaliser » (Pavis 117). 

Le travail scénique objet de notre corpus est un projet conçu par deux 

metteurs en scène togolais Marcel Djondo et Gaëtan Noussouglo ; ledit projet 

repose sur une écriture de plateau issue d’improvisations, d’enquêtes de 

terrain et de croisements esthétiques (jazz, concert-party, musique rituelle, 

langues vernaculaires). En 2024, durant plusieurs mois, le projet s’est installé 

à Lomé, et l’écrivain Kossi Efoui a été invité en résidence de création pour 

travailler à écrire en connivence avec l’équipe un texte de plateau qui sera 

représenté dans des lieux culturels de Lomé. 

Dès le départ, le projet s’est voulu transdisciplinaire et intermédial, 

ancré dans les traditions africaines tout en dialoguant avec les formes 

occidentales. Le concept des metteurs en scène a été dénommé le théâtre du 

souffle (ontologie, rituel, dramaturgie), une sorte de théorie pratique qui 

interroge l’origine du théâtre dans un contexte donné, et qui 

mêlera cosmologie, mythes, discours politique et performance, et assumera 

une fonction thérapeutique, mémorielle et spirituelle. 

Le théâtre du souffle ainsi postulé créerait un espace scénique habité, 

traversé de voix, de souffles et de présences invisibles, où le comédien ne 

jouerait pas mais “se jouerait”, dans un processus de recréation du monde et 

de soi. Nous appelons théâtre du souffle une dramaturgie de présentification où 

le rythme respiratoire (du comédien, du chœur, des instruments) organise la 

circulation entre visible et invisible. Ce régime de présence s’énonce par 

l’intermédialité (musique, masques, langues), la possession rituelle et une 

écriture de plateau qui fait advenir le récit depuis les corps. 

La création scénique du texte s’est nourrie d’une immersion dans les 

récits de l’Égypte antique, dans la figure d’Antigone issue de la tradition 

grecque, mais aussi dans les rituels de la côte ouest-africaine, ainsi que dans 

des mémoires et traumatismes politiques contemporains. La démarche des 

metteurs en scène s’apparente à une enquête judiciaire fictive où la procédure 

dépasse le simple relevé de faits. Elle s’inscrit dans une fonctionnalisation du 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 270   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

réel et du mythique, où les souvenirs douloureux exhumés agissent comme 

des charges explosives dans la mémoire. Ce spectacle, au final est une 

immersion intermédiale dans des récits, des entretiens filmés, des pratiques 

rituelles et des expérimentations menées entre le Togo, le Bénin, le Burkina 

Faso, la France et le Cameroun. 

Nous proposons d’analyser le spectacle et son projet conceptuel à 

l’aide des outils classiques de l’analyse du spectacle mais aussi de la littérature 

comparée, en utilisant notamment l’ekphrasis comme approche comparatiste. 

Dans sa conception classique, l’ekphrasis est un genre rhétorique de description 

vivante et détaillée d’une chose, un objet ou une scène, destinée à « proclamer, 

affirmer, ou donner la parole » à cette chose afin de la faire apparaître de 

manière saisissante pour l’auditoire. Bien que souvent appliquée à des œuvres 

d’art, la définition classique est plus large, incluant la description de scènes ou 

d’actions concrètes avec une telle intensité qu’elle crée l’illusion d’une 

présence réelle et suscite une forte émotion. Dans le cadre de cet article, le 

concept d’ekphrasis désigne toute reproduction d’un art au moyen d’un autre, 

car ainsi que l’affirme justement Olga Romanova, « dans la conjonction de 

différents moyens d’expression artistiques se trouve le caractère médiatique à 

la fois de la langue et de l’image » (Romanova 155-56), et le théâtre, dans sa 

forme aboutie, porte toutes les caractéristiques de ladite conjonction : texte et 

image(s). 

 

1. Le cadre de l’analyse du spectacle 

Une précision sur le cadre de notre analyse de spectacle. Nous avons suivi de 

bout en bout la création de la pièce à Lomé en octobre 2024, discuté avec les 

comédiens, les metteurs en scène et l’écrivain de plateau. La création de ce 

spectacle a été un processus complexe. Il y a eu plusieurs laboratoires pour 

cadrer le projet. Le premier en septembre 2020, avec le retour de l’écrivain 

Kossi Efoui dans son propre pays le Togo, les comédiens ont travaillé sur des 

fragments de vies et des informations culturelles. Le deuxième laboratoire a 

eu lieu de février 2021 à février 2022 et a consisté en un travail de terrain et 

l’organisation d’un colloque international à l’Université de Lomé intitulé « Le 

théâtre au cœur de la cité, du mythe d’Isis aux mythes contemporains ». Dans 

l’intervalle, en septembre 2021, un laboratoire intermédiaire a eu lieu avec une 

présentation à mi-chemin du travail devant le public à Défalé, au nord du 

Togo. Le dernier laboratoire a eu lieu en septembre-octobre 2022, suivi de la 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 271   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

création et du démarrage des tournées en novembre 2022. Sur le travail lui-

même, chaque répétition commence à 10h et finit à 18h. Les textes sont appris 

in situ. Des jeux sont proposés. L’idée n’est pas tant le texte mais la nouvelle 

forme qui prend corps sur l’ancienne forme trouvée pendant la mise en scène. 

Chaque forme trouvée est prise en charge par l’auteur, les comédiens, les 

metteurs en scène, le régisseur plateau et lumière, la costumière et le 

scénographe. Toute l’équipe fusionne autour des trouvailles pour ne proposer 

qu’un spectacle unique qui réunit tous les corps et les chœurs. 

 

2. La trame du spectacle Isis-Antigone ou la tragédie des corps 

dispersés 

La pièce compte dix-huit (18) scènes aux proportions variables. Le mot 

« Souffle » est le signal à chaque début de scène, il fonctionne comme un clap 

de cinéma qui signifie « action », top donné par le « metteur en scène », 

personnage de la pièce. La pièce démarre dans le présent avec Le Censeur, 

habillé comme un personnage lambda : pantalon jean et tee-shirt noirs. Le 

Censeur est, en principe, un membre effectif d’une compagnie de théâtre ayant 

eu ses heures de gloire dans le passé. Il entre sur scène et passe un coup de fil. 

Il établit un compte-rendu à quelqu’un, une autorité politique sans doute. Il 

parle d’un cercueil et d’un menuisier et par la suite, rassure que la pièce en 

préparation ne soit jamais jouée. Il se positionne comme le personnage central, 

l’espion du groupe, la personne qui contrôle les opinions des gens, un 

« prophète » qui annonce l’issue du spectacle mais se méprend car le spectacle 

n’aura pas la fin escomptée. Il se glisse subrepticement dans ce groupe dans 

lequel il fait office de musicien, de membre du chœur, de comédien et de 

comique. Le Censeur joue des personnages divers : Seth, Créon, conteur, 

narrateur, musicien, chanteur, clown.  

La compagnie est composée de six comédiens. Le « metteur en scène » 

convoque la compagnie dont les membres se sont perdus de vue à cause des 

problèmes des uns et des autres, il explore le temps au cours duquel les 

comédien.ne.s ont joué divers grands auteurs à travers le monde. Mais le 

« metteur en scène » et une partie de l’équipe remarquent, durant le jeu des 

retrouvailles, l’absence de Yao. Ce dernier est le frère d’un autre personnage, 

d’une comédienne qui feint de prendre conscience subitement de l’absence de 

Yao et esquisse un départ à la recherche de son frère. A mi-chemin, elle 

s’arrête et part dans un délire. Elle raconte comment Yao a disparu en mer et 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 272   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

son corps n’a jamais été retrouvé. Le corps de la comédienne se démultiplie, 

les comédiens et comédiennes s’unissent à elle comme un seul corps, un 

chœur. Ils sont en proie à la transe et au bout du compte, elle se laisse 

submerger par les pleurs. Le chœur se disloque. Le guitariste entonne un chant 

qui raconte une naissance, leur naissance dans la Cité.  

Cet épisode passé, le metteur en scène invite la compagnie à jouer 

« Isis… » et procède à la distribution des rôles : Isis, Osiris, Nephtys, Seth et 

le percussionniste. Le jeu s’établit. Le metteur en scène lit les didascalies. Le 

retour au passé évoque la vie d’Isis, d’Osiris, de Nephtys et de Seth dans 

l’Égypte antique, lieu supposé de la naissance du théâtre. La présence effective 

du chœur nous plonge dans le théâtre d’Égypte et de la Grèce antique avec 

l’évocation d’Antigone qui défend un corps mort. La fiction se mêle au réel et 

aux faits divers. La troupe est rattrapée dans le jeu par les problèmes qui la 

minent. Un personnage est tabassé pour avoir couché avec la femme de son 

meilleur ami. Le metteur en scène calme le jeu. Brouhaha. Le Censeur revient 

car il n’approuve pas que la compagnie joue cette histoire de corps dispersés : 

Je travaille pour des gens qui ne souhaitent pas que les temps 

nouveaux soient pour eux synonyme de soucis. Vous comprenez ? 

Des gens qui pensent que c’est encore prématuré de poser la question 

des disparus (…). Écoutez-moi. Vous ne jouerez pas cette pièce. Le 

moment est mal choisi pour raconter une histoire de frère qui tue le 

frère, de corps découpés en morceaux et dispersés.74 

Le Censeur vient signifier ce changement à la compagnie mais la conviction 

des comédiens et comédiennes qui ont échappé à la dictature est intacte. Le 

Censeur appartient aux forces invisibles de l’ancien système. La situation 

sensible de la nouvelle ère donne des ailes aux comédiens. Ils sont possédés 

par le verbe, dans le sens de la transe. Possédés, les comédiens, prennent la 

décision de représenter la pièce car ils se souviennent de l’antique histoire :  

L’histoire qui s’est réveillée, a roulé, boulé, tourné sur elle-même, 

claqué son fouet, et s’est jetée sur Antigone. - S’est jetée sur elle. - 

Après tant et tant de chanteurs qui l’ont chantée, après tant et tant de 

conteurs qui l’ont contée, après tant et tant d’oreilles qui l’ont 

 
74 Dans cette scène surréaliste que nous n’avons pas totalement citée, le Censeur s’en prend 
au metteur en scène et à l’écrivain de la pièce. Le Censeur était là, il y a dix ans au temps de la 
dictature. La Compagnie profite de l’alternance du pouvoir pour jouer mais le Censeur revient 
comme un vieux démon. 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 273   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

entendue, après tant et tant de cœurs qui l’ont retenue, puis-je, à mon 

tour, la faire arriver ? - Si elle est là, qu’elle vienne ! Si elle arrive, qui 

peut l’empêcher ? (Efoui, Isis-Antigone) 

Cette partie retrace l’histoire qui « s’empare » non seulement de l’écrivain mais 

aussi d’Antigone, de Créon comme justifiant l’interdiction de donner une 

représentation du spectacle. Antigone, bien qu’elle connaisse l’édit de Créon 

qui ordonne à la population de ne pas enterrer Polynice, outrepasse la loi. Le 

groupe prend la résolution de jouer cette histoire de corps dispersés qui oscille 

entre histoires personnelles de disparus et fiction mythique. L’auteur conduit 

sa dramaturgie entre les histoires personnelles (Yao, Sankara, Lumumba et des 

personnes anonymes qui ont disparu et qu’on n’a jamais retrouvées) et établit 

un parallèle avec les mythes de disparition. Des « Antigone » existent 

aujourd’hui, les artistes peuvent-ils jouer leurs histoires ? La dramaturgie tisse 

des analogies entre mythes et réalité. Toucher aux énergies du mythe réveille 

des situations identiques à ce qui nous arrive. Le mythe rend présent ce qui 

n’est plus. L’écriture dramaturgique de Kossi Efoui devient un tombeau, une 

pièce musicale composée à la mémoire des disparus mais aussi un genre 

littéraire destiné à être pris en charge théâtralement. De l’assemblage d’Osiris 

au refus d’Antigone, la scène transpose deux politiques du corps : rassembler 

et enterrer. Leur collision avec les disparitions contemporaines transforme le 

plateau en tombeau actif : un lieu qui ne montre pas seulement la perte, mais 

qui travaille la mémoire. Comment la scène fait-elle advenir l’absence par la 

présence ? Quelle poétique du souffle se dégage ? 

 

3. Absence et présence de l’être : aux origines du théâtre du souffle 

En Afrique de l’ouest, l’être est avant tout souffle – ce flux vital inspiré et 

expiré, transmis par les ancêtres pour accomplir une mission dans le monde 

des vivants. Ce souffle est à la fois respiration, énergie, parole créatrice. Il 

précède l’être et façonne son devenir. À l’instar du verbe qui, selon d’autres 

traditions, précède l’existence, le souffle donne forme à la parole, à l’histoire, 

au corps, à la scène. 

L’absence est différente de la notion de présence physique du vivant. 

Être absent, en droit, consiste à ne pas donner de nouvelles, ce qui est 

différent de la notion de présence physique lors d’un procès ou dans la vie de 

tous les jours. De facto l’absence se confond à la labilité du comédien sur scène. 

Toute représentation théâtrale est précaire et nécessite la forte présence de 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 274   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

l’artiste dramatique alors que l’absence est empreinte de mystères et d’énigmes 

dans l’espace et le temps. Or, dans la création d’Isis…, les comédiens 

invoquent cette absence comme une disparition, comme une mort. Ce qui 

n’existe pas, ce qu’on ne voit pas est invoqué, les esprits ou les dieux et les 

morts (les absents) par exemple. Le projet préfère ne pas utiliser le terme de 

« mort » mais d’absence pour désigner les défunts-ancêtres, absents mais 

spirituellement présents. En les exhumant par la convocation scénique, ils 

prennent possession du vivant. 

Un projet théâtral basé sur une telle idée revendique une fonction 

mémorielle et thérapeutique : en exhumant les récits fragmentés des corps 

dispersés, les mémoires occultées, les histoires enfouies, le théâtre produirait 

une forme d’anamnèse – un retour du refoulé historique, mythique ou intime 

– qui rend visible l’invisible et présent l’absent. Il s’agit moins de représenter 

que de faire advenir les récits incarnés, cannibalisés puis digérés par les acteurs 

qui deviennent les médiums d’une parole plurielle, collective et rituelle.  

Le choix de Kossi Efoui pour produire « au plateau » n’est pas anodin. 

L’absence est une idée qui traverse la fiction du romancier togolais Kossi ; son 

œuvre abonde en personnages disparus puis réapparus, en fantômes 

immatériels et matériels.75 L’univers romanesque de Kossi Efoui est en lien 

avec les enquêtes et donc en phase avec l’écriture d’Isis-Antigone… Le 

dramaturge utilise les faits qui relèvent des mythes : l’histoire de la reine Isis 

puis du personnage d’Antigone. Isis est une déesse majeure de la mythologie 

égyptienne, épouse d’Osiris et mère d’Horus. Elle est connue comme une 

magicienne puissante qui a réassemblé le corps de son mari démembré, lui 

redonnant la vie pour concevoir Horus, le successeur légitime au trône. Quant 

à Antigone elle est une figure de la mythologie grecque et de la littérature, 

connue principalement comme l’héroïne de la tragédie de Sophocle, Antigone. 

Elle est la fille d’Œdipe et de Jocaste, et la sœur d’Étéocle, Polynice et Ismène. 

Dans la pièce de Sophocle, Antigone défie l’autorité de son oncle, le roi Créon, 

en enterrant son frère Polynice, condamné à rester sans sépulture. Cette 

opposition entre les lois humaines (celles de Créon) et les lois divines 

 
75 Le Moigne-Euzenot, Sonia Martine. « Le retour de X : “St Dallas n’est pas ville à visiter 
mais à raconter”. Le vertige pendulaire dans les romans de Kossi Efoui ». Le sentiment de la 
langue, édité par Musanji Nglasso-Mwatha et Tunda Kitenge-Ngoy, Presses Universitaires de 
Bordeaux, 2011, https://doi.org/10.4000/books.pub.36132  

 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 275   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

(l’obligation d’enterrer les morts) est au cœur de l’œuvre. 

Antigone, interprétée comme un symbole de la résistance individuelle 

face à l’arbitraire du pouvoir, est également un personnage aux multiples 

significations à travers l’histoire de l’art et de la pensée, notamment dans la 

pièce éponyme de Jean Anouilh. 

Pour raconter les corps dispersés, Kossi Efoui s’empare d’abord du 

mythe d’Isis. Elle est la reine du jour et de la nuit à qui on peut adresser des 

prières et être exaucé. On la rapproche de Junon et de Bellone. Elle est la fille 

de la terre, Geb  et du ciel, Nout. C’est une divinité suprême. Dans son 

procédé, il s’approprie le mythe et le réécrit. Ce choix est personnel d’autant 

plus que les dieux de la terre et du ciel (Togo, Bénin, Ghana), qui ont pour 

noms Sakpatè et  Hébiesso, sont incarnés par cette divinité égyptienne. Kossi 

Efoui écrit en ces termes en s’appuyant sur l’auteur Apulée qui est né vers 125 

en Algérie : 

- Je viens à toi, émue par tes prières, moi qui suis la mère de la nature 

entière, maîtresse des éléments, principe originel des siècles, divinité 

suprême, reine des Mânes, la première entre les habitants du ciel, type 

unique des dieux et des déesses. Les voûtes lumineuses du ciel, la mer 

et ses brises salutaires, l’enfer et ses silences affligés obéissent à mes 

lois. Puissance unique adorée sous autant d’aspects, de formes, de 

cultes et de noms qu’il y a de peuples sur la terre. Les uns m’invoquent 

sous le nom de Junon, les autres sous celui de Bellone. Je suis Hécate 

ici, là je suis Rhamnusie. Mais les peuples des deux Éthiopies, et les 

Égyptiens puissants par leur antique savoir, pays que le soleil favorise 

de ses rayons naissants, eux seuls me rendent mon culte propre, et 

m’appellent de mon vrai nom : la reine Isis. (Apulée, chap. 11)   

A partir d’Apulée, Kossi Efoui va introduire le mythe d’Isis sur la scène, mais 

en l’accolant à celui d’Osiris. Dans une courte séquence, le narrateur principal, 

le « metteur en scène », questionne l’origine du théâtre. L’ekphrasis de Kossi 

Efoui fait donc remonter, comme en écho, le travail théâtral lui-même à la 

supposée origine du théâtre en Égypte. 

« Le metteur en scène :  On va jouer le mythe d’Osiris et d’Isis. 

Le metteur en scène distribue le texte 

Le Chœur (lit) : Geb, la Terre et Nout, le Ciel, ont deux fils : Osiris et 

Seth, et deux filles : Isis et Nephtys. Osiris et Isis s’épousent. Seth et 

Nephtys s’épousent. Le pouvoir est partagé entre les deux frères. Mais 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 276   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Seth, jaloux, décide d’accaparer tout le pouvoir. Pour cela il faut tuer 

Osiris. 

Le metteur en scène : Voici les lieux de la scène : un banquet.  

Musique. Scène de banquet. Entre le cercueil 

Metteur en scène : Mais que fait un sarcophage à un banquet ? 

Un acteur (Seth) : C’est pour jouer. 

Le chœur : Jouer à quoi ? 

L’acteur (Seth) : Celui dont les dimensions, l’envergure et la carrure 

épouseront parfaitement celles de ce sarcophage recevra la plus grosse 

récompense jamais attribuée dans ce royaume. 

Le chœur : Seth avait préalablement fait prendre les mesures d’Osiris. 

L’acteur (Seth) aparté : J’ai préalablement fait prendre les mesures 

d’Osiris. Le cercueil sera à sa taille. 

Le chœur : Osiris s’allonge dans le cercueil. Son frère Seth se précipite 

avec ses complices et ils ferment le couvercle. Ils jettent le cercueil 

dans l’eau du Nil. Le cercueil flotte jusqu’au Liban.  

Le metteur en scène : Fin de l’Acte I. Acte II : Isis part à la recherche 

de son frère. Isis suit le cercueil jusqu’au Liban et le ramène en Égypte. 

Acte III : Seth réussit à s’emparer du corps d’Osiris, le découpe en 

quatorze morceaux qu’il disperse. Isis part en quête des quatorze 

morceaux afin de rassembler les morceaux pour redonner vie au 

corps. D’un côté l’amour fou, de l’autre côté, la haine folle, la jalousie 

folle. Entre les deux, le corps d’Osiris. Le corps glorieux d’Osiris, c’est 

le lever du soleil, l’éclat de l’aube, la promesse de vie. Le corps dispersé 

d’Osiris, c’est le crépuscule, et puis la nuit : le soleil déchiqueté par les 

ténèbres. Mais dans le noir, à l’insu des ténèbres, il y a Isis qui cherche 

et trouve les morceaux du soleil mort, il y a la magie d’Isis qui assemble 

les morceaux épars et redonne vie au corps du soleil, il y a la magie 

d’Isis qui redonne l’éclat au monde. Et l’aurore à nouveau. (Efoui) 

De l’assemblage d’Osiris au refus d’Antigone, la scène transpose deux 

politiques du corps : rassembler et enterrer. Leur collision avec les disparitions 

contemporaines transforme le plateau en tombeau actif : un lieu qui ne montre 

pas seulement la perte, mais qui travaille la mémoire. Pour jouer cette scène 

supposée se passer en Égypte, la mise en scène introduit une ekphrasis 

musicale. La scène se joue sur fond de tambours traditionnels des Éwés du 

Sud Togo (Atopani, tam-tam parlant), de la kora, instrument utilisé dans la 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 277   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

cour du roi par les thuriféraires chez les peuples mandingues, et une guitare 

moderne. La polyphonie et le jeu renvoient à un renouvellement du mythe par 

le jeu de l’intermédialité musicale (Arlaud). 

Isis et Antigone sont des mythes c’est-à-dire des récits, des faits qui 

ont existé puis ont été déformés par de multiples ekphrasis. Le mythe d’Isis 

allant à la recherche des corps démembrés de son frère participe à la fois du 

mythe et de la métaphysique. Comme on pénètre dans le monde des morts, le 

cœur des disparus qui pénètrent dans l’univers des morts est pesé devant Isis, 

divinité de passage, mais le monde des morts est dirigé désormais par Osiris 

ressuscité qui a préféré quitter la terre pour régner dans l’au-delà.  

Cette ekphrasis scénique (transmédiation) entretient la confusion dans 

le texte de plateau, sur la démarche pour accéder aux corps disparus. Devant 

la nouveauté, la mise en scène va utiliser la transe théâtrale, comme outil du jeu. 

La transe théâtrale désigne un état modifié de conscience mis en scène au 

théâtre, souvent exprimé par le corps dans des mouvements, postures et 

comportements hors normes qui expriment des affects profonds. Cet état 

peut être vu comme une performance artistique qui joue sur la rupture avec le 

quotidien pour explorer la vie intérieure de l’individu, à travers une intensité 

émotionnelle et une expression corporelle parfois sans parole. La transe 

théâtrale est ainsi une forme d’expression dramatique où le corps et l’esprit 

sont en état d’exaltation ou de transformation, créant une immersion forte qui 

transcende la réalité ordinaire. Cette approche rejoint une vision du théâtre 

proche des origines dionysiaques de l’art dramatique, où la transe est un 

passage entre des états modifiés de conscience. 

Sur scène, on invoque les noms des disparus, qui prennent alors 

possession (possession jouée, consentie) du corps des artistes. Dans l’éthique 

de la représentation des disparus, on parlerait au théâtre d’une contre-

spectacularisation du trauma. Le corps absent entre dans le corps présent 

pendant la commémoration de l’acte (anamnèse). L’anamnèse fait recours à la 

mémoire du passé, c’est-à-dire le corps absent glorifié. Les morts ou ancêtres 

remontent, reviennent sous force de souffle, d’esprit. Tout comme l’histoire 

qui existe par et à travers des artistes. Kossi Efoui dans ce rituel a recours non 

seulement à l’histoire, mais l’immixtion de la fiction dans le réel rend présent 

(vivant) les fragments de récits.  

Dans la mise en scène, on constate des renvois au mythe biblique de 

Babel qui symbolise le brouillage des langues, voire des langages. L’origine des 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 278   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

langues a été mythiquement ainsi expliquée. Le livre de la Genèse parle de la 

cosmogonie, de la naissance du monde. Or, des études ont prouvé que Babel 

s’est inspiré du temple du dieu de la terre et du ciel dédié à Babylone. Pour la 

mise en scène, les comédiens et comédiennes choisis en Afrique de l’ouest, 

utilisent chacun sa langue maternelle pour raconter l’histoire d’Isis et d’Osiris, 

suggérant ainsi la reconstruction d’une même sphère géographique et 

géopolitique. Les peuples de la côte ouest-africaine dériveraient des mêmes 

royaumes avant l’érection des pays (hypothèse de mise en scène). Le nouvel 

ordre mondial, la destruction des royaumes a créé de façon factice des pays 

africains. Cela a déstructuré les organisations existantes et engendré un 

système d’écriture identitaire selon la zone colonisée par les Européens. Un 

tableau scénique peint le caractère unitaire des langues dans leur diversité. 

L’utilisation de l’Atopani, ce tam-tam parlant de la côte ouest-africaine, révèle 

à la fois le temps ancestral et la force de communication utilisée dans les temps 

immémoriaux. En effet, le tambour relie l’univers des morts à celui des 

vivants. Par ailleurs, il sert aussi de moyen de communication entre les vivants 

en cas d’attaque du village par des ennemis ou si un grand sinistre advenait. 

Le lien entre les vivants et les morts a toujours existé et les morts font irruption 

dans le monde des vivants lors des cérémonies funéraires, leurs âmes ou 

souffles transmuteraient dans certains vivants pour délivrer des messages 

précis. Les ancêtres transcendés sont aussi présents lors des cérémonies 

d’intronisation des chefs ou des rois pour transmettre le pouvoir. 

Dans certaines communautés comme chez les Adja-Tado du Golfe du 

Bénin, le trône royal du premier roi est exactement celui qui sert à chaque 

succession. Le nouveau chef ou roi est intronisé sur le même siège que 

l’ancien. Il utilise ce trône juste une seule fois dans sa vie et le trône est rangé : 

c’est une façon de mettre en valeur la succession au sein du royaume. Le même 

roi depuis l’origine s’incarne en d’autres rois, en ses successeurs. Ce trône est 

le même depuis le premier roi et sera identique jusqu’à l’extinction du 

royaume. Par conséquent, le pouvoir transmis doit être identique et l’ancêtre 

veille quoi qu’il en soit sur le royaume. Les nouveaux rois fabriquent à leur 

tour d’autres sièges qui n’auront pas la même valeur que le premier et 

porteront d’autres symboles. Le souffle de l’ancien chef et de ses dignitaires 

s’empare des enfants innocents, généralement des jeunes filles vierges lors des 

cérémonies liées au toilettage des sièges traditionnels dans les lacs ou les cours 

d’eau du village. Les jeunes filles en transe (transe rituelle différente de la 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 279   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

théâtrale) prennent la voix des anciens chefs ou rois qui les « chevauchent », 

pour délivrer des messages précis ou indiquer l’emplacement d’un objet 

recherché qu’ils possédaient de leur vivant. Cette possession peut durer une 

heure voire toute la journée au cours de la cérémonie. Les anciens restent 

présents dans ce cas avec les habitants pour ne rien perdre de l’événement, de 

tout ce qui se passe durant cette journée.  

Les metteurs en scène Marcel Djondo et Gaëtan Noussouglo, ont 

privilégié théâtraliser des rites. En faisant allusion d’ailleurs à une supposée 

origine égyptienne du théâtre, ils ont tenté de relier le monde de l’art à celui 

du rituel. En effet, plusieurs théoriciens font remonter l’origine du théâtre à la 

Grèce antique. D’autres, par contre, défendent l’hypothèse selon laquelle le 

théâtre aurait vu le jour en Afrique. Il serait né en -1500 ans avant Jésus-Christ 

en Egypte dans le culte rendu à Osiris, un roi ou un dieu mythique de l’Égypte 

antique qui meurt et ressuscite à l’image des cycles des saisons. Kossi Efoui 

réunit dans son théâtre la source africaine et la source occidentale car pour lui, 

tous les récits sont des textes de terrain, qu’il faut se réapproprier pour 

comprendre la dispersion des corps par le fait de la dictature, la lutte 

démocratique, la colonisation, l’esclavage, etc. : 

C’est vrai que l’esclavage est à la mode. Depuis que les oracles ont dit 

que si la Cité est dans la merde, c’est à cause des âmes errantes des 

esclaves sans sépultures, dispersés en mer, dispersés en terre de 

déportation, l’esclavage est à la mode. (…) La Porte du retour, c’est 

bon pour les Bâtiments et Travaux Publics. (Efoui).  

La citation est extraite d’une scène de retrouvailles entre les artistes venus du 

Bénin et les autres artistes des autres nationalités. Elle fait allusion à un 

monument historique, « La porte du retour », érigé à Ouidah au Bénin en 

mémoire de l’esclavage, un lieu où convoient des touristes du monde entier 

dans l’idée de se remémorer, et qui nourrit également l’économie touristique 

du Bénin. La réminiscence de ce passé douloureux du peuple noir africain 

contraint à l’exil, à l’esclavage se transforme en élément touristique dans ce 

monde matériel dans lequel le profit remplace toutes les valeurs. 

Le mot anamnèse provient du grec ana « vers le haut » et mnesis « action 

de se souvenir, de se remémorer ». L’anamnèse consiste à exhumer des 

souvenirs, bons ou mauvais, afin d’explorer les bienfaits de cette forme de 

théâtre qui fouille le passé en vue de trouver avant tout des issues aux 

problèmes qui minent l’humanité, la sépulture, les corps dispersés ou de poser 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 280   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

des problèmes réels des corps sans sépultures. Une des solutions à cette 

angoisse est d’exorciser le mal, d’apaiser les cœurs et convier les spectateurs 

vers la lumière. L’idée est d’accompagner les douleurs dans la transversalité 

des arts contenus dans le théâtre : musique, danse, arts plastiques, chant, récits, 

masques, etc. Osiris, personnage de la pièce proposée par Kossi Efoui a des 

références aussi dans le Livre des Morts des anciens Égyptiens qui n’est qu’une 

compilation de textes par le scientifique russe Grégoire Kolpaktchy. Dans son 

mot introductif, il déclare : 

Osiris est mort, mais Osiris existe. Il est là, Seigneur de l’Amenti, Roi 

du Monde Inférieur. Il est le juge suprême des morts. Immobile, figé, 

enserré dans ses bandelettes de momie, il reçoit leurs hommages. 

Certes, il existe ; mais c’est une ombre sans consistance, un fantôme, 

moins réel que les morts eux-mêmes qui viennent et s’en vont, qui se 

bousculent et se lamentent dans les ténèbres éternelles. Ce qui 

constitue le caractère spécifique – et unique – du Livre des Morts, c’est 

cette conciliation singulière et surprenante d’un Osiris à la fois présent 

et absent. Il ne se manifeste guère. C’est un dieu-souvenir, un dieu 

symbole. (Kolpaktchy 19)  

Absence-Présence donc. Les dieux prennent des formes symboliques, comme 

celle du soleil qui point à l’horizon.  A l’image du corps d’un Jésus pour les 

catholiques. Les différentes ekphrasis dans le texte de Kossi Efoui rappellent à 

la mémoire des comédiens le souvenir de leurs compagnons de jeu disparus 

mais présents symboliquement., à l’image d’Isis, d’Antigone, des esclaves, des 

migrants… Si ce n’étaient que des souvenirs remémorés, le texte resterait 

historique, mais le texte et les souvenirs charriés prennent corps à travers le 

jeu, la mise en scène, la chorégraphie des corps dirigés, éclairés pour relier le 

passé au contemporain : 

La sœur : Où est mon frère ? La foule est encore devant la maison. 

Où est mon frère ? A l’approche de la maison, j’ai vu la foule. Je dis 

au chauffeur : Je descends. Le chauffeur dit : une voiture n’est pas un 

vélo. Ça ne freine pas comme ça brusquement. Cause pas, je descends 

tout de suite. Il ralentit. Je saute avant qu’il s’arrête. Je saute et je cours. 

Le chauffeur crie : Mon argent. Je crie : Attendez-moi, je reviens. Le 

chauffeur crie : C’est bête. Vous n’arriverez pas plus vite que le taxi en 

courant.  

C’est bête, je sais. Je ne serais pas arrivée plus vite que le taxi en courant. Mais 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 281   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

ce n’est pas pour arriver plus vite. Je ne cours pas pour arriver quelque part. 

Ni devant cette maison. Ni dans cette maison. Ni nulle part au monde. Je 

cours comme un noyé agite les bras, c’est tout. J’entre dans la maison. On me 

regarde, je suffoque. Le grand-père fume sa pipe et me regarde, je suffoque. 

Mon père immobile sans bonjour me regarde, je suffoque. La mère, les sœurs 

de la mère, celles qui l’aiment, celles qui ne l’aiment pas l’entourent de leurs 

poitrines agitées, crient sans me regarder : L’océan l’a pris. L’océan nous l’a 

pris. 

« C’est faux » 

Ma mère : « l’océan me l’a pris » 

« Faux » 

Mon père, tête ravagée, bouche ravagée, voix même ravagée : « Faux 

comment ? Et ça ? Et ces vêtements que tu vois là. Ces vêtements 

qu’on a retrouvés sur la berge ? C’est faux ? Il est devenu fou ? Il a 

laissé ses vêtements sur la berge et il est parti se promener tout nu 

dans la ville ? Il se promène nu dans la ville en ce moment même ? 

Faux comment ? » 

J’ai traversé la foule. J’ai retrouvé le taxi. On roule vers ici. Il parle. On passe 

devant Flo Jardin. Il parle. La radio parle. On traverse Kodjoviakopé. Il parle 

fort pour avaler le son de la radio. La radio parle fort. Elle dit que la Première 

ministre est contente. On passe devant l’hôpital. Il dit que sa femme a 

accouché ici. Il dit que c’est lui-même qui a changé l’ampoule dans la chambre 

où dormait sa femme, lui-même qui a réparé l’électricité sinon c’est l’obscurité. 

Il dit que lui n’est pas content. La radio dit que la Première ministre est 

contente. Le chauffeur dit que la visite technique, il ne l’a faite qu’une fois il y 

a cinq ans, quand il a fait immatriculer la voiture. Il dit que l’assurance, il n’a 

pas payé depuis quatre ans. Il dit : Priez, Madame qu’on ne fasse pas un 

accident. Sinon, on est foutu, vous et moi sans assurance. La radio passe de la 

musique pour couvrir sa voix, et ma voix aussi. Il éteint la radio. « Vous avez 

dit quoi ? Madame. » J’ai dit : « je n’ai pas de prière ». « Vous n’avez pas de 

prière ? Vous n’avez pas Dieu ? Vous n’avez pas Jésus ? Alors qui va les 

punir ? » Il me regarde dans le rétroviseur. Je ne sais pas ce qu’il y a sur mon 

visage. Il panique : « Madame, vous n’allez pas bien. Qu’est-ce qui ne s’est pas 

passé dans la maison. Vous voulez que j’arrête ? » « Mon frère s’est noyé. » Il 

dit : « C’est faux ». J’ai pleuré fâchée : « C’est faux comment ? Et ses 

vêtements sur la berge du fleuve. Il est devenu fou ? Il a laissé ses vêtements 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 282   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

sur la berge et il est parti se promener nu dans la ville ? » « Vous savez 

comment ça se passe, Madame. On les déshabille avant de les jeter à l’eau. De 

temps en temps, quelqu’un disparaît. Quelqu’un, c’est un dignitaire du 

royaume, disparu. C’est un poète, disparu. C’est un sage, disparu. C’est un 

ministre, disparu. Mais aussi un inconnu, pêcheur, artisan forgeron, enseignant 

de philosophie ou de mathématique. Parfois aussi un vagabond. Sans maison 

ni repos. On l’a vu. On ne l’a plus vu. Corps jamais retrouvé. Ou alors, de 

temps en temps, un cercueil rendu à une famille. Enterrez ça immédiatement. 

Interdiction d’ouvrir le cercueil. La rumeur dit : « C’est cailloux dedans. Il 

n’était si lourd de son vivant. » La rumeur dit : « C’est cochon dedans. » La 

rumeur dit : « C’est poutre dedans. » (Efoui)  

Dans cette séquence, la sœur part à la recherche de son frère disparu 

à Lomé ou dans une autre ville dans le monde. Les références à Kodjoviakopé, 

un grand quartier de Lomé, à Flo Jardin (en réalité Fréau Jardin) qui est une 

place mythique à Lomé et à l’océan (Atlantique) corroborent l’analyse. Des 

allusions explicites situent la scène à une époque politique du Togo, la période 

qui correspond au règne du Général Gnassingbé Eyadema, du 13 janvier 1967 

au 5 février 2005. À la fin de ce long règne, c’est son fils, Faure Gnassingbé, 

qui lui succède, en 2005. Il a nommé une femme, Victoire Tomégah Dogbé, 

première ministre le 28 septembre 2020. Dans le texte, on retrouve des 

allusions au présent : « Il dit la première ministre est contente ». 

Ce Togo, est un microcosme symbolisant l’ère de la dictature et de la 

soi-disant nouvelle ère au cours de laquelle les transporteurs ne sont pas 

assurés et la route est cahoteuse, dangereuse, allusion à peine voilée à la série 

télévisée française « Les routes de l’impossible »76. Ce sont des souvenirs de son 

frère disparu qui reviennent en mémoire à la sœur. Elle les évoque. Le climat 

dans lequel elle vit s’appelle tantôt le nouvel ordre, tantôt la dictature. 

Les souvenirs exhumés, les corps des comédiens sont en oscillation 

dans la mise en scène, les corps s’unissent comme une hydre à plusieurs têtes 

et se meuvent. La reprise en cœur de « je suffoque » par le chœur prend le 

spectateur à la gorge et débouche certainement sur la colère de la comédienne. 

Cette union figure ainsi le Zangbeto (danseur masqué) qui fait des tourbillons, 

 
76 Les routes de l’impossible est une série documentaire télévisée diffusée sur France 5 depuis 14. 
Des transporteurs prennent des risques énormes en prenant les moyens de transport (terre, 
mer et air) pour transporter des personnes. C’est une émission de Tony Comiti sous la 
direction de Patrice Lucchini. 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 283   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

et se livre à des tours de prestidigitation. Une voix forte interrompt la scène, 

c’est le comédien qui crie et se rappelle que tout est jeu, le danseur masqué 

repart en coulisse pour préparer d’autres tours. En pleurs, le « metteur en 

scène » intervient, un signe au guitariste et une musique d’apaisement jaillit. 

Les temps nouveaux ne doivent pas être synonymes de pleurs, de soucis mais 

de jeux, de danse et de musique. Il faut tout noyer dans un univers musical qui 

rend tout rose dans le meilleur des mondes qui attire et non divise. Le temps 

de l’ancienne ère est brutal, il vaut mieux ne pas le réveiller. Le trompe-œil 

d’aujourd’hui nous fait stagner dans un monde paradisiaque. L’ordre doit être 

maintenu à tout prix, même si cet ordre de la nouvelle ère est perturbé par les 

fantômes de l’ancienne ère. 

 

4. Corps et récits fragmentés comme matrice de jeu 

Les comédiens distribués sur le projet Isis ont une expérience certaine de la 

scène mais l’écriture de plateau était une nouveauté dans leur carrière. Ils ont 

l’habitude de travailler avec des textes écrit à l’avance, avec une scénographie 

ficelée à l’avance, des accessoires choisis d’après la note de mise en scène ou 

imposés par le texte. Dans une configuration classique, la mise en scène 

revient à recréer, transposer, réadapter. Dans une création de plateau, il est 

question d’improviser, de visionner des entretiens filmés, de questionner des 

artistes, d’improviser, de se réapproprier les mythes pour un retour à la dualité 

scène/écriture, écriture/scène. Les comédiens ne jouent pas un rôle au sens 

classique, ils/elles portent, traversent, cannibalisent des récits, devenant eux-

mêmes corps-mémoire, corps-rituel, corps-écho. Il s’agit d’un théâtre incarné, 

à la fois physique, métaphysique et politique, ou le corps devient texte, archive, 

interface vivante entre passé et présent. Comment sur la scène figure-t-on 

l’univers des vivants et des morts, de ces têtes sans corps, des corps creux 

vidés de toute substance ? La mise en scène choisit le travail sur les corps et 

le travail sur les masques. 

 

a. Corps et mimesis 

Puisque dans la réalité, la plupart des disparitions ont lieu au cours des 

voyages : par terre, par mer et par avion, un exercice sur les différents moyens 

de locomotion a réuni tous les comédiens. L’exercice de leader a permis de 

canaliser les énergies. Une personne, le leader, exécute un geste repris 

identiquement et simultanément par les autres membres du groupe. Le but 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 284   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

principal du récit généré est d’être fusionnel. Le récit des visions se réalise 

concrètement par différentes voix à corps unique dans l’imitation des moyens 

de transport : taxi, bateau, avion, vélo... Le texte qui en a découlé est empreint 

de ces visions :  

Enfant, je raconte mes visions. On me dit « Tais-toi!, enfant tourmenté 

» Je vois comme dans un songe des têtes coupées errer dans l’air. On 

me dit : « Tais-toi!, enfant tourmenté. » Des corps creux, des corps 

sans organes errer au-dessus des mers et disparaître dans le vide. « 

Tais-toi! » Des têtes sans corps. Des corps sans tête. « Tais-toi! » Un 

jour, je vois. Je marche dans la nuit et soudain, le chemin devient blanc 

de lumière. Et des êtres habillés de la même lumière. Assis de chaque 

côté du sentier. « Tais-toi! » Mes parents m’ont amené consulter 

l’oracle. L’oracle a dit : Votre fille, l’enfant tourmentée a vu ce que 

personne ne devrait voir. Ce sont des êtres venus de l’invisible pour 

ramener dans l’invisible le souffle de celui qui est mort, et qui 

attendent, pour le ramener, qu’une sépulture lui soit donnée.   

 

b. L’usage des masques 

Les masques constituent le canal par lequel les deux univers coexistent. Le 

travail de la mise en scène a insisté sur les points de suspension entre l’exercice 

physique et la transversalité des genres littéraires et du spectacle vivant. Les 

comédiens choisis savent jouer divers instruments de musique : kora, 

tambours, castagnettes, saxophone … Ils chantent, certains dansent 

parfaitement, ayant été dans des ballets traditionnels. Les instruments de 

musique, les sons et les accessoires constituent un prolongement de la 

présence des corps sur scène. 

En filigrane de l’exercice théâtral, ces voyages avec des multiples 

moyens (humains, matériels et immatériels) dispersent les corps. Ils sont aussi 

la rencontre de plusieurs esthétiques dont le concert-party (Kangni et 

Agbleta), théâtre musical improvisé, caractérisée par sa musique, le highlife 

(Plageman, 2012). Les différents récits collectés ont conduit à construire des 

scènes fragmentées. Kossi Efoui, en tant que fin connaisseur de l’Afrique, de 

l’Europe a livré un texte qui met en abyme, poétise la réalité et prend des 

distances par rapport au vécu insupportable.  

La mise en scène a rajouté des dialogues et des scènes à la pièce rendue 

par l’auteur. La pièce inédite ne comporte pas de didascalies, puisque c’est une 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 285   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

écriture de plateau, les deux metteurs en scène ont créé le personnage de 

« Metteur en scène » auquel ils ont donné la liberté d’imaginer les didascalies 

et de diriger les comédiens. Un prologue qui n’existe pas dans le texte a été 

inventé pour l’ouverture du spectacle. Toutes les interventions du « Metteur 

en scène » (personnage) ont été inventées et le dialogue final également. La 

première scène qui ressemble au prologue établit le lien entre l’univers des 

ancêtres et celui des vivants par le biais des masques larvaires. Les masques 

larvaires77 sont des masques, disons premiers, qui n’ont que de petits yeux (des 

trous), la forme du visage (nez allongé, écrasé, pointu ou insignifiant, joues 

exagérées, …) et qui n’ont pas de bouches ouvertes pour la parole articulée. 

Ce sont des masques qui montrent des êtres inhabituels et dont le caractère 

est difficile à cerner.  Un tuyau PVC (poétique matérielle) ramassé sur un 

chantier de construction leur sert, dans le jeu, de soufflerie. 

Ce souffle médiatisé est d’abord saccadé comme un regard du dehors, 

des mains livides venant de l’au-delà. On exhibe un maître de cérémonie fidèle 

aux violences qui se produisent sur une jeune femme au centre de l’action. La 

jeune fille cherche à prononcer une parole mais aucun son ne sort de sa 

bouche. Elle a essayé trois fois sans succès. Les autres comédiens se sont saisis 

de leur instrument et en chœur, ils ont soufflé vers elle du vent. Ce vent 

transporte les mots, lui ouvre les cordes vocales et elle prononce une réplique : 

« Antigone n’est pas morte ». Cette parole est aussitôt reprise par l’ensemble 

des comédiens, et cela tout en jouant de leur instrument. Tous les sons se 

mélangent (ekphrasis sonore).78 

 

5. Esthétique du souffle : une poétique du passage et de 

l’incorporation 

Le théâtre du souffle apparaît au final comme une forme qui aspire les arts du 

spectacle. Il utilise aussi bien d’anciennes que de nouvelles formes artistiques 

et propose une forme extensible de l’art théâtral. Cette configuration théâtrale 

transpose, dissèque et transforme les formes. Elle « prend aux tripes », libère 

le corps et donne libre cours aux mouvements physiques. Les objets, la 

 
77 Ce sont des masques qui apparaissent dans le carnaval de Bâle (Suisse). C’est Jacques Lecoq 
qui les a découverts et exploités amplement dans son école. 
78 Cette dernière action n’a pas été retenue dans le choix final puisqu’avec l’ouverture du 
plateau la magie, anagramme d’image, s’opère. Deux éléments symboliques ont plutôt 
retenu l’attention des metteurs en scène : les masques et le cercueil. 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 286   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

musique, la danse et les mots sont des prolongements du tourbillon corporel. 

Ce théâtre est un maillage qui, s’enveloppant au-dessus des seuls mots, lie 

intrinsèquement le monde visible (celui des vivants) au monde invisible (celui 

des ancêtres et des dieux) et célèbre le corps poétique (la corporéité) en le 

rendant présent. D’un autre point de vue, il valorise les enquêtes 

anthropologiques de terrain, les résultats de travaux universitaires sur le 

théâtre en les détournant. 

La forme décrite dans cet article procède par stratification, écriture de 

plateau, des va-et-vient entre les comédiens, le dramaturge et le(s) metteur(s) 

en scène. Le souffle reste la puissance qui subsiste à toute chose, qui se 

promène d’une forme à une autre. Le corps animé par le souffle de vie, 

concède le privilège de la vitalité à l’action et aux différents conflits qui s’y 

déroulent. Le corps représente à la fois le visible (l’enveloppe corporelle) et 

l’invisible (l’esprit qui est en lui, les ancêtres, les dieux) et ces deux entités 

confèrent une identité nouvelle à l’action, à l’espace vital, à l’espace de jeu. 

L’être à l’intérieur de soi est une dynamique, un véhicule qui a une motricité. 

En effet, l’esprit donne un souffle à l’action, insuffle une dynamique nouvelle 

et recrée l’acte théâtral. 

Au final, l’analyse distingue trois niveaux de création du théâtre du 

souffle comme démarche : physiologie (respiration), rituel (possession), 

dramaturgie (rythme/scansion). L’homme (le comédien) apparaît comme un 

souffle qui reçoit le souffle : l’air à respirer, la vie qu’il donne aux instruments 

inertes, aux accessoires… Il reproduit en lui les quatre éléments fondateurs de 

l’univers : terre, eau, ciel et feu. Le feu intérieur qui est du domaine du ressenti, 

de la température, amène cette enveloppe corporelle à vibrer en phase avec la 

nature. Ce qui s’assimile au théâtre sauvage, anthropologique développé dans 

plusieurs rituels évoqués. L’énergie focalise l’action et la redynamise grâce aux 

outils comme la musique, la danse, le chant, le verbe pour mettre le corps au 

diapason de la vie, de l’univers, de l’être. 

Ce qui nous amène à dire que le théâtre du souffle est un théâtre des 

corps. Une théorie de la présence issue d’une pratique de plateau. Il y a lieu de 

théoriser ce théâtre du souffle et d’en imaginer la réception critique, car sa 

forme semble engager une anthropologie sensible, critique, performative, qui 

fait de l’acte théâtral un lieu de résonance avec les rythmes du monde et les 

douleurs de l’histoire. Il nous rappelle que le théâtre ne peut être réduit à une 

représentation : il est invocation, souffle partagé, chant de mémoire, lieu de 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 287   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

passage des voix et des âmes, ekphrasis multiple en somme. 

 

Conclusion 

Le théâtre du souffle s’affirme comme une réponse à la fois artistique, 

anthropologique et existentielle à la dispersion des corps, à la fracture des 

récits, à l’oubli des mémoires occultées. Il ne s’agit pas simplement d’une 

nouvelle écriture scénique, ni d’un geste esthétique isolé, mais bien d’une 

tentative profondément incarnée de renouer avec les puissances fondatrices 

du théâtre en tant qu’espace de passage, de révélation et de transmutation. Ce 

théâtre naît dans les interstices du visible et de l’invisible, entre le cri et le 

silence, entre le vivant et l’absent. Il donne forme à ce qui n’a plus de visage, 

voix à ce qui n’a plus de nom, souffle à ce qui a été exilé du monde des vivants. 

En mettant en dialogue des traditions africaines, des récits mythiques, des 

fragments de mémoire contemporaine (disparitions politiques, deuils sans 

sépulture, exils forcés), le théâtre du souffle construit un langage scénique 

hybride, indiscipliné, organique. Il ne cherche pas à reconstituer un passé figé, 

mais à activer des résonances : celles qui vibrent dans les corps, les voix, les 

souffles, les rythmes, les gestes. Il interroge l’héritage des ancêtres, non pas 

comme archive, mais comme présence agissante, comme matrice de 

transformation. Le souffle devient ici le fil conducteur d’une dramaturgie 

traversée par la transe, la possession, la musique, l’improvisation, les 

interrogations — autant de formes qui réintroduisent la spiritualité, la 

corporéité, la mémoire vive au cœur de la pratique théâtrale.  

Cette poétique du souffle permet de penser autrement le rapport entre 

la scène et le monde, entre le comédien et son rôle, entre l’histoire individuelle 

et les traumatismes collectifs. Le corps n’est plus support d’un personnage, il 

devient médium, interface, archive vivante. Le comédien ne joue pas, il est 

traversé, habité, parfois même possédé par des récits qui l’excèdent. Le 

metteur en scène n’impose pas une vision close, il orchestre un processus de 

révélation, il ouvre un espace où l’invisible peut se manifester. 

Le théâtre du souffle est un théâtre qui soigne, qui dérange, qui 

questionne, mais surtout qui relie. En ce sens, le théâtre du souffle est aussi 

une proposition politique. Il refuse les logiques d’amnésie, les reconstructions 

factices, les usages marchands du passé. Il ne transforme pas les douleurs de 

l’Histoire en produits culturels ; il les affronte, les traverse, les élabore dans un 

geste de réappropriation créatrice. Il met en crise les récits dominants en 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 288   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

donnant voix aux disparus, aux effacés, aux errants, aux corps sans sépulture. 

Il déjoue les cloisonnements disciplinaires, esthétiques, géographiques, en 

mobilisant des formes plurielles, transmédiales, transgénérationnelles. En 

articulant mythe et mémoire vive, rituel et écriture de plateau, le théâtre du souffle 

propose une poétique de l’anamnèse incarnée. Au-delà d’un style, il institue 

un régime de présence où la scène devient espace de passage et de réparation. 

Cette théorie issue de la pratique appelle une critique située : décrire ses 

conditions, ses risques (exotisation, essentialisation) et ses puissances 

d’adresse. 

 

Œuvres citées 

Alemdjrodo, Kangni, Gaëtan Noussouglo, Sonia Lawson et Sandra Agbessi. 

Le Togo des rois. Gourcuff Gradenigo, Paris, 2021. 

Alemdjrodo, Kangni, et Kokou Agbleta. « Le concert-party, une esthétique 

théâtrale du XXe siècle : un héritage en mutation ». Uirtus: Journal of 

Arts and Humanities, vol. 5, no 2, 2025. 

Anouilh, Jean. Antigone. La Table Ronde, 1987. 

Apedo-Amah, Ayayi Togoata. Théâtres populaires en Afrique : l’exemple de la 

Kantata et du concert-party togolais. Awoudy, Lomé, 2013. 

Artaud, Antonin. Le Théâtre et son double. Folio Essais, 2013. 

Barba, Eugenio, et Nicola Savarese. Les cinq continents du théâtre : faits et légendes 

de la culture matérielle de l’acteur. Traduit de l’italien par Éliane 

Deschamps-Pria, Deuxième Époque, coll. « Les Voies de l’acteur », 

Montpellier, 2020. 

Barthes, Roland. Essais critiques. Seuil / Points, Paris, 1983. 

Bible TOB. Alliance biblique universelle et Éditions du Cerf, Paris, 1988. 

Biet, Christian, et Christophe Triau. Qu’est-ce que le théâtre ? Folio Essais, Paris, 

2006. 

Brook, Peter. L’Espace vide : écrits sur le théâtre. Points, 2003. 

Diop, Birago. Leurres et lueurs. Présence Africaine, Paris, 1960. 

Efoui, Kossi. Isis-Antigone ou la tragédie des corps dispersés. Manuscrit inédit, sans 

date. 

Grotowski, Jerzy. Vers un théâtre pauvre. L’Âge d’Homme, Lausanne, 2012. 

Hamberger, Klaus. La parenté vodou : organisation sociale et logique symbolique en pays 

ouatchi (Togo). Éditions de la Maison des sciences de l’homme, Paris, 

2011. 

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net


  

 

 

 

| Page 289   Peer-reviewed Journal of Arts and Humanities 

https://uirtus.net/  E-mail : soumissions@uirtus.net  
 

 

– Uirtus – 
vol. 5, no. 3, December 2025    ISSN 2710-4699 Online 

  

Kolpaktchy, Grégoire. Le Livre des morts des anciens Égyptiens : un texte mystérieux, 

sacré et initiatique. J’ai lu, Paris, 2009. 

Pavis, Patrice. Dictionnaire de la performance et du théâtre contemporain. 2e éd., 

Armand Colin, 2018. 

Plageman, Nathan. Highlife Saturday Night: Popular Music and Social Change in 

Urban Ghana. Indiana UP, 2012. 

Romanova, Olga. « L’étude de l’ekphrasis comme approche comparatiste ». 

Comparatisme et intermédialité, dirigé par Claude Paul et Eva Werth, 

Königshausen & Neumann, 2015. 

Snoep, Nanette, et Bernard Müller. Voodoo, Vodou : autour de la collection 

Arbogast. Éditions Loco, Paris, 2014. 

Sophocle. Antigone. Traduit par Robert Pignarre, GF Flammarion, 1999. 

Tackels, Bruno. Les écritures de plateau : état des lieux. Les Solitaires Intempestifs, 

2019. 

About the Authors/à propos des auteurs 

Alemdjrodo Kangni est Enseignant-chercheur à l’Université de Lomé, 

Maître de conférences de littérature comparée et d’études théâtrales, il dirige 

le master professionnel en Théâtre Éducation et travaille sur la médiation 

entre littérature, arts visuels et arts du spectacle. Quelques publications : Rachid 

Boudjedra, la passion de l’intertexte, essai, Presses Universitaires de Bordeaux, 

2001. Dans les mêlées. Les arènes physiques et littéraires, essai, Yaoundé ; éd. Ifrikiya, 

2009. Dans les mêlées II. Où va la littérature togolaise, essai, Lomé, éd. Awoudy, 

2013. Rachid Boudjedra, masculinité, féminité, transculturalité, Lomé, Continents, 2019. 

Le Togo des rois. Ed Gourcuff Gradenigo. Paris, 2021. 

 

Gaëtan Noussouglo est Docteur en Arts et littérature, comédien et metteur 

en scène. Sa démarche artistique se caractérise par la création du Théâtre du 

Souffle, une approche singulière qui mêle et interroge des récits ancestraux et 

des réalités contemporaines. Il est également auteur, avec notamment la 

publication de Le Togo des rois. Ed Gourcuff Gradenigo. Paris, 2021. 

 

How to cite this article/Comment citer cet article:  
MLA: Kangni, Alemdjrodo et Gaëtan Noussouglo. “Théâtre du souffle et 
écriture de plateau : ekphrasis du spectacle Isis Antigone entre mythe, mémoire 
et corporéité.” Uirtus, vol. 5, no. 3, 2025, pp. 268-289, 
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n14.  

https://uirtus.net/
mailto:soumissions@uirtus.net
https://doi.org/10.59384/uirtus.dec2025n14

